BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 12-28
Miftahul Badar

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Integrasi Keilmuan Madzhab Surabaya dan Malang:
Telaah Paradigma Integrasi Agama dan Ilmu Pengetahuan antara
Integrated Twin-Towers dan Pohon Ilmu

Miftahul Badar'
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
subadar(@email.com

Article History

Received :02/12/2024
Revised :16/12/2024
Accepted : 03/01/2025
Abstract:

This paper seeks to explore the concept of scientific integration in the paradigm of the Integrated Twin Towers of UIN Sunan
Ampel Surabaya and the Tree of Knowledge of UIN Manlana Malik 1brahim Malang, through reading the paradigmatic
assumptions therein. The hypothesis is that, although both are intended as a manifestation of scientific integration efforts, it
turns out that the two paradigms bave different impacts. Based on a review of their paradigmatic assumptions, typologically
the Integrated Twin Towers are more dialogical than integralistic, while the Tree of Knowledge are more integrative than

integralistic. So the impacts of both are different, perhaps even far apart.
Keywords: Integrated Twin Towers, Tree of Knowledge, Integration of Knowledge, Relationship between Religion and
Science.

Abstrak

Tulisan ini ingin mendalami konsep integrasi keilmuan dalam paradigma Integrated
Twin Towers UIN Sunan Ampel Surabaya dan Pohon Ilmu UIN Maulana Malik Ibrahim
Malang, melalui pembacaan asumsi-asumsi paradigmatis di dalamnya. Hipotesisnya,
meskipun sama-sama dimaksudkan sebagai perwujudan dari upaya integrasi keilmuan,
ternyata kedua paradigma itu memberikan dampak berbeda. Berdasarkan telaah
terhadap asumsi-asumsi paradigmatisnya, secara tipologis Integrated Twin Towers
lebih bersifat dialogis ketimbang integralistik, sementara Pohon Ilmu lebih bersifat
integratif ketimbang integralistik. Maka dampak keduanya pun menjadi berbeda,

bahkan mungkin jauh.
Kata Kunci: Integrated Twin Towers, Pohon Ilmu, Integrasi Keilmuan, Relasi Agama dan Ilmu Pengetahuan.

PENDAHULUAN

Pandangan dikotomis keilmuan yang memisahkan antara ilmu agama dan ilmu
umum (ilmu-ilmu alam, sains dan teknologi, ilmu-ilmu sosial, dan ilmu-ilmu humaniora),
adalah faktual. Dikotomi keilmuan ini adalah peninggalan zaman kolonial Belanda yang
tetap dilestarikan hingga sekarang; ada pembagian dan batas yang tegas antara ilmu


mailto:subadar@email.com

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hIm. xxx-xxx

Nama Penulis dan Judul Jurnal .....

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

agama dan ilmu umum.! Praktiknya, dikotomisasi itu melahirkan tradisi keilmuan yang
bias hierarkis. Umumnya, pandangan dikotomis itu cenderung memandang ilmu umum
sebagai bidang keilmuan superior, dan karenanya agama dipandang inferior. Maka,
antara agama dan ilmu umum dihadapkan pada kondisi oposisi binner, kondisi saling
bertentangan, jauh dari relasi keilmuan yang sepatutnya dapat saling mengisi.2

Pada gilirannya, terjadi serangkaian upaya-upaya untuk mendobrak tembok
dikotomis itu. Salah satunya berupa usaha-usaha nyata untuk merumuskan epistemologi
keilmuan baru, yang dapat menjamin keabsahan relasi yang sehat dan seimbang antara
ilmu agama di satu sisi dengan ilmu umum di lain sisi. Berbagai paradigma
pengembangan keilmuan integratif pun berlahiran, yang terutama berusaha
menjelaskan status dan kedudukan keilmuan secara epistemologis sehingga tembok
dikotomis keilmuan runtuh. Rata-ratanya, bahkan bisa jadi semuanya, upaya-upaya
tersebut lahir dari perguruan tinggi, khususnya perguruan tinggi Islam—yang dalam
situasi oposisi binner tersebut—umumnya menjadi “korban”.

Di antara itu, entitas yang cukup proaktif memberikan respon terhadap dikotomi
keilmuan atau fenomena oposisi binner sekaligus berikhtiar melakukan integrasi
keilmuan ialah perguruan tinggi Islam negeri. Antara lainnya UIN Malang, UIN Surabaya,
UIN Yogyakarta, UIN Semarang, UIN Jakarta, UIN Makassar, dan lain sebagainya.
Berbagai tawaran rumusan paradigmatis yang dengan semangat integrasi antara ilmu
agama, dalam hal ini Islam, dan ilmu umum bermunculan. Misalnya, “reintegrasi
kurikulum” dari UIN Jakarta, “spider-web” keilmuan dari UIN Yogyakarta, “Pohon Ilmu”
dari UIN Malang, “Roda Ilmu” dari UIN Bandung, “Sel Cemara Ilmu” dari UIN Makassar,
“Integrated Twin Towers” dari UIN Surabaya, “Intan Berlian [lmu” dari UIN Semarang,
dan sebagainya.

Di antara itu, salah satu fenomena yang menarik dalam konteks komparatif ialah
paradigma “Pohon [Imu” dari UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dan “Integrated Twin
Towers” dari UIN Sunan Ampel Surabaya, dalam batas-batas tertentunya. Pertama,
“Pohon Ilmu” UIN Malang tampaknya berdampak cukup signifikan bagi UIN Malang,
salah satunya berupa restrukturisasi kelembagaan atau fakultas di UIN Malang secara
mendasar. Kedua, dalam hal restrukturisasi tersebut, “Integrated Twin Tower”
sepertinya tidak cukup berdampak secara mendasar bagi UIN Surabaya. Ketiga,
semangat kedua paradigma itu tentunya sama, ingin mengintegrasikan kembali ilmu
keislaman dengan ilmu umum atau ikhtiar integrasi keilmuan.

1 Husniyatus Salamah Zainiyati, Desain Pengembangan Kurikulum IAIN Menuju UIN Sunan Ampel: Dari Pola
Pendekatan Dikotomis ke Arah Integratif Multidipliner-Model Twin Towers (Surabaya: UIN Sunan Ampel
Press, 2016), 3.

2 M. Syamsul Huda, “Integrasi Agama dan Sains Melalui Pemaknaan Filosofis Integrated Twin Towers UIN
Sunan Ampel Surabaya,” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, Vol. 7, No. 2 (Desember, 2017), 405.



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 12-28
Miftahul Badar

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Berangkat dari itu, tulisan ini ingin menelaah paradigma kedua UIN tersebut:
Pohon Ilmu di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dan Integrated Twin Tower di UIN
Sunan Ampel Surabaya. Secara khusus, tulisan ini berusaha melakukan komparasi di
antara dua paradigma itu dalam hal integrasi keilmuan. Tulisan ini ingin melakukan
telaah khususnya terhadap asumsi-asumsi atau dasar-dasar paradigmatis dalam kedua
paradigma itu terkait dengan ide integrasi keilmuan. Maka, tulisan ini berusaha
melakukan komparasi di antara Pohon Ilmu di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dan
Integrated Twin Tower di UIN Sunan Ampel Surabaya, dalam hal integrasi keilmuan
dengan melakukan telaah khususnya terhadap asumsi-asumsi atau dasar-dasar
paradigmatis dalam kedua paradigma itu yang terkait dengan ide integrasi keilmuan. Di
sini, integrasi keilmuan sebagai “cara pandang tertentu atau model pendekatan tertentu
terhadap ilmu pengetahuan yang bersifat menyatukan”.3

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan jenis penelitian kajian
pustaka (library research). Penelitian dilakukan dengan menelaah berbagai sumber primer dan
sekunder yang berkaitan dengan paradigma integrasi ilmu yang berkembang di dua institusi
pendidikan Islam ternama di Indonesia, yakni Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
(Madzhab Surabaya) dan Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang (Madzhab
Malang).

Sumber primer yang digunakan mencakup dokumen resmi institusi, seperti blue print
pengembangan keilmuan, visi-misi kelembagaan, serta publikasi akademik dari para tokoh kunci
yang menginisiasi dan mengembangkan masing-masing paradigma. Sementara itu, sumber
sekunder meliputi artikel jurnal, buku, serta karya ilmiah lain yang relevan dengan konsep
Integrated Twin-Towers dan Pohon Ilmu. Data dianalisis menggunakan metode analisis isi
(content analysis) untuk mengidentifikasi pola-pola integrasi, kerangka berpikir keilmuan, serta
pendekatan epistemologis yang diusung oleh masing-masing madzhab. Proses analisis dilakukan
melalui tahap reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan sesuai dengan teknik Miles
dan Huberman.

DISKUSI DAN PEMBAHASAN

A. Paradigma Integrasi Keilmuan

Tim akademisi UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, memetakan paradigma
integrasi keilmuan ke dalam tiga bagian: paradigma integrasi-keilmuan
integratif; paradigma integrasi-keilmuan integralistik; paradigma integrasi-
keilmuan dialogis. Atau secara pokok dapat dipersingkat sebagai paradigma
integratif, paradigma integralistik, dan paradigma dialogis.

Pertama, paradigma integrasi-ilmu integratif. Pendekatan ini berusaha
mengidentifikasi semua pengetahuan ke dalam “satu karakteristik tertentu”,
dengan jalan mempersepsikan sumber kemunculan ilmu pengetahuan berasal
dari suatu entitas yang tunggal, yaitu Tuhan. Sedangkan entitas-entitas lain
seperti keberadaan indera, pikiran, otak, dan ekspresi imajinatif merupakan
sumber penunjang yang memiliki fungsi sebagai pelengkap keberadaan yang

3 Abd Aziz, “Paradigma Integrasi Sains dan Agama: Upaya Transformasi IAIN Lampung Ke arah UIN”, al-
Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama, Vol. 8, No. 2 (2013), 81. Lihat juga, Huda, 390-391.



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hIm. xxx-xxx

Nama Penulis dan Judul Jurnal .....

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

tunggal. Dengan demikian sumber wahyu menjadi inspirasi etis, estetis, sekaligus
logis dari ilmu.*

Dalam ungkapan lainnya, pendekatan tersebut berupaya mendudukkan
berbagai paradigma dalam bentuk pola pikir tunggal, baik yang memiliki latar
sekuler ataupun yang dicirikan sebagai paradigma keagamaan. Pola pikir itu
merupakan sebuah pola pikir komprehensif yang memandang penting semua
bentuk keilmuan tanpa membeda-bedakan sumbernya: apakah keilmuan
tersebut diproduksi oleh pikiran, indera, intuisi atau wahyu.>

Kedua, paradigma integrasi-ilmu integralistik. Paradigma ini melihat ilmu
berintikan pada ilmu Tuhan, seperti pada paradigma ilmu integratif. Akan tetapi,
keduanya berbeda dalam hal: perlakuan hubungan ilmu-ilmu agama dan umum.
Paradigma-ilmu integratif melebur semua jenis ilmu ke dalam satu kotak dengan
sumber utama Tuhan dan sumber-sumber ilmu lainnya sebagai penunjang.
Sementara paradigma-ilmu integralistik ini memandang Tuhan sebagai sumber
segala ilmu, dengan tidak melebur sumber-sumber lain tetapi untuk
menunjukkan bahwa sumber-sumber ilmu lainnya sebagai bagian dari sumber
ilmu dari Tuhan.6

Ketiga, paradigma integrasi-ilmu dialogis. Paradigma ini merupakan cara
pandang terhadap ilmu yang terbuka, dinamis, dan bersikap hormat terhadap
segala bentuk macam disiplin keilmuan tanpa harus bersikap inferior, dan
mengesampingkan daya nalar kritis. Sikap ini lebih kepada pengakuan secara
proporsional, tanpa mereduksi identitas, prinsip dan jati diri masing-masing.
Dengan demikian, penjelasan ini mengandaikan bahwa suatu ilmu dapat
bersumber dari agama dan ilmu-ilmu sekuler yang diasumsikan dapat bertemu,
saling mengisi untuk kemudian melahirkan seperangkat nilai yang konstruktif.
Adapun kritis artinya kedua jenis keilmuan dalam berkoeksistensi dan
berkomunikasi terbuka untuk saling mengkritisi secara konstruktif.”

B. Integrasi Keilmuan “Pohon Ilmu”

Pohon Ilmu adalah metafora dari ide integrasi atau keterpaduan agama
dan ilmu yang dicetuskan dan dikembangkan terutama oleh Imam Suprayogo.
Pada gilirannya, Pohon Ilmu direalisasikan sebagai fondasi pengembangan
keilmuan di UIN Maulana Malik Ibrahimi Malang. Dalam hal ini, terdapat
beberapa hal yang dapat dibaca sebagai latarbelakang kemunculan ide Pohon
[lmu. Pertama, fenomena dikotomi keilmuan umum dan agama, baik dari segi
struktural seperti misalnya strukturasi lembaga negara yang dikotomis, maupun
dari segi konsepsi kewenangan penyelenggaraan pengembangan ilmu
keagamaan dan ilmu umum secara separatif.?

Kedua, kondisi objektif perguruan tinggi Islam di Indonesia yang pada
umumnya tertinggal, belum bisa banyak berkiprah, lamban tidak responsif, tidak
dinamis. Hal ini justru bertolak belakang dengan visi kemajuan dalam ajaran

4 Aziz, 81.

5 Huda, 395.

6 Aziz, 83.

7 Ibid.

8 Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Keilmuan di Perguruan Tinggi: Konsep Pendidikan Tinggi
yang Dikembangkan UIN Malang (Malang: UIN Malang Press, 2005), 13.



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 12-28
Miftahul Badar

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

[slam yang dikembangkan oleh perguruan tinggi tersebut.?® Ketiga, jalan pikiran
umat Islam yang sebagiannya masih memahami Islam hanya terkait dengan
permasalahan peribadatan atau ritual, sehingga ilmu pengetahuan umum bukan
termasuk di dalamnya. Jalan pikiran ini dapat menyebabkan Islam kurang
kontributif dalam membangun peradaban dunia jika dibandingkan misalnya
dengan ilmu pengetahuan ataupun teknologi.10

Secara filosofis, ide integrasi keilmuan Pohon Ilmu didasarkan pada
pandangan bahwa wahyu sebagaimana dalam al-Qur'an dan Hadis memiliki
kualitas-kebenaran mutlak. Sementara ilmu pengetahuan adalah temuan
manusia yang memiliki kualitas-kebenaran relatif. Secara ontologis dan
epistemologis, tentu keduanya berbeda. Akan tetapi berbagai jenis pengetahuan
sejatinya memiliki fungsi sama, yaitu untuk memahami alam dan kehidupan;
menyingkap tabir rahasia alam atau realitas sosial guna pemenuhan kebutuhan
dan peraihan kebahagiaan hidup manusia.ll

[Imu pengetahuan, karena kualitas-kebenarannya relatif, maka temuan-
temuannya akan selalu berubah-ubah sesuai dengan dukungan data dan
rasionalitas yang menopangnya. Selama temuan itu masih ditopang oleh data
yang cukup dan rasionalitas yang kokoh maka akan dipandang benar. Akan tetapi
ketika ditemukan bukti lain yang sebaliknya atau justru meruntuhkannya, maka
ilmu pengetahuan akan terpatahkan kebenarannya.12

Berbeda halnya, al-Qur’an bersifat universal, tidak menjamah problem-
problem yang bersifat teknis. Sesuatu yang universal, ketika menjamah problem
bersifat teknis maka akan berakibat irrelevan dengan perkembangan zaman yang
selalu berubah. Karena itu, al-Qur'an menjelaskan hal-hal bersifat umum dan
universal. Sementara hal-hal yang bersifat teknis akan dijamah oleh ilmu
pengetahuan yang bersumber dari observasi, eksperimentasi, dan kerja rasio.13

Dua jenis sumber ilmu tersebut dapat dipadukan, justru tidak boleh dilihat
sebagai terpisah. Dalam Islam, keduanya menjadi sumber ilmu pengetahuan yang
dianjurkan untuk digunakan. Di samping itu, terhadap dua kualitas kebenaran:
wahyu di satu sisi dan ilmu pengetahuan di sisi lain, seharusnya diletakkan
secara terpadu atau terintegrasi. Kedua hal itu memang menempati posisi yang
berbeda, tetapi tidak boleh diperlakukan secara terpisah. 14

Dalam membaca akar-konseptual dikotomi keilmuan, Pohon IImu
mengurainya dari konsepsi pembagian keilmuan yang selama ini terjadi. Secara
umum, ilmu pengatahuan dibagi menjadi tiga bagian besar. Pertama, ilmu-ilmu
alam (natural sciences), terdiri atas ilmu biologi, fisika, kimia dan matematika,
yang selanjutnya berkembang juga ke dalam ilmu-ilmu terapannya, seperti ilmu
kedokteran, ilmu pertanian, ilmu kelautan, ilmu pertambangan, dan lain

9 Imam Suprayogo, “Membangun Integrasi Ilmu dan Agama: Pengalaman UIN Maulana Malik Ibrahim

Malang”, makalah, dalam https://www.uin-malang.ac.id/r/160901 /membangun-itegrasi-ilmu-dan-
agama-pengalaman-uin-maulana-malik-ibrahim-malang.html, diakses pada: 12 Januari 2022.

10 Aksin Wijaya, Satu Islam: Ragam Epistemologi, dari Epistemologi Teosentrisme ke Antroposentrisme
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014), 299.

11 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

12 Tbid.

13 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. Bandingkan Imam Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan
Tinggi Islam: Refleksi Perubahan IAIN/STAIN Menuju UIN (Malang: UIN-Malang Press, 2008), 63.

14 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.


https://www.uin-malang.ac.id/r/160901/membangun-itegrasi-ilmu-dan-agama-pengalaman-uin-maulana-malik-ibrahim-malang.html
https://www.uin-malang.ac.id/r/160901/membangun-itegrasi-ilmu-dan-agama-pengalaman-uin-maulana-malik-ibrahim-malang.html

BAITUL HIKMAH

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hIm. xxx-xxx

Nama Penulis dan Judul Jurnal .....

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

sebagainya. Kedua, ilmu-ilmu sosial, terdiri atas ilmu sosiologi, ilmu psikologi,
ilmu sejarah dan ilmu antropologi, yang selanjutnya berkembang juga ke dalam
ilmu-ilmu terapannya, seperti ilmu ekonomi, ilmu pendidikan, ilmu hukum, ilmu
politik, dan lain sebagainya. Ketiga, ilmu humaniora, seperti filsafat, bahasa dan
sastra, dan seni.1s

Berbeda dengan model pembagian keilmuan yang seperti itu, di saat yang
sama, kalangan ilmuan Muslim—utamanya melalui perguruan tinggi Islam, juga
mengembangkan jenis atau pembagian ilmu-ilmu lain tersendiri, yaitu ilmu-ilmu
agama Islam. Di perguruan tinggi Islam dikembangkan ilmu-ilmu agama Islam,
seperti ilmu ushuluddin, ilmu syariah, ilmu tarbiyah, ilmu dakwah, dan ilmu
adab.16

Bagan:
Dikotomi Pembagian Ilmu Agama dan Ilmu Umum?1”

Agama Isiam

[ OBSERVASI, EKSPERIMEN, PENALARAN LOGIS }

Karena realitas yang seperti itulah maka secara konseptual telah terjadi
dikotomi keilmuan. Ilmu pengetahuan sebagaimana berkembang di perguruan
tinggi umum di satu sisi, dan ilmu-ilmu agama Islam sebagaimana berkembang di
perguruan tinggi Islam di lain sisi. llmu alam, ilmu sosial, dan ilmu humaniora
dikategorikan sebagai ilmu umum atau sekuler. Sementara ilmu-ilmu agama
seperti ilmu ushuluddin, ilmu tarbiyah, ilmu dakwah, ilmu syariah dan ilmu adab
dikategorikan ke dalam ilmu agama-Islam. maka, realitas ini menjadikan
dikotomi keilmuan semakin kokoh.18

Berdasarkan pembacaan terhadap akar konseptual dikotomi keilmuan itu,
Pohon Ilmu menggagas jalan keluarnya. Pertama, al-Qur'an dan Hadis selaku
sumber ajaran Islam tidak diposisikan di dalam wilayah yang berbeda dengan
wilayah ilmu pengetahuan, sebagaimana yang selama ini terjadi. Kedua, al-Qur’an
dan Hadis tidak perlu dikembangkan dengan ilmu-ilmu agama seperti ilmu
ushuluddin, ilmu tarbiyah, ilmu dakwah, ilmu syariah dan ilmu adab. Akan tetapi,
al-Qur’an dan Hadis harus dijadikan sebagai sumber semua ilmu.1?

Ketiga, perguruan tinggi Islam tidak perlu membuka jurusan atau cabang
ilmu yang selama ini disebut sebagai ilmu agama Islam. Perguruan tinggi Islam
harus sama saja dengan perguruan tinggi umum, dengan membuka dan
mengembangkan ilmu-ilmu alam, ilmu-ilmu sosial dan illmu-ilmu humaniora.

15 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

16 Ibid.

17 Suprayogo, Paradigma Pengembangan..., 27.

18 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

19 Suprayogo, Paradigma Pengembangan..., 28-30.



BAITUL HIKMAH

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 12-28
Miftahul Badar

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Perbedaan keduanya adalah terletak pada sumber yang menjadi acuan
pengembangan keilmuan: perguruan tinggi Islam menggunakan al-Qur’an dan
Hadis sementara perguruan tinggi umum tidak.2z0

Berdasarkan rumusan solusi itu, maka hasilnya ialah perguruan tinggi
[slam harus merumuskan dan membuka program studi keilmuan seperti
perguruan tinggi umum. Dengan itu, konsep pembagian ilmu pun akhirnya tidak
dikotomis, tidak lagi menempatkan ilmu-ilmu agama dan ilmu-ilmu yang selama
ini dianggap umum dalam wilayah yang terpisah. Keduanya diintegrasikan dalam
keilmuan, dengan menjadikan al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber yang menjadi
acuan pengembangan keilmuan.2!

Bagan:
Integrasi keilmuan?2

U

AV Y

ILMu
HUMANIORA

- AL QUR’AN
- AL HADIST

Dalam konteks itu, Pohon Ilmu memilah pengetahuan ke dalam:
pengetahuan yang diperoleh dari al-Qur’an dan Hadis, yang disebut sebagai ayat-
ayat qauliyyah; dan pengetahuan tentang jagad raya dan kehidupan ini yang
diperoleh dari hasil observasi, eksperimetasi dan kerja rasio, yang disebut
sebagai ayat-ayat kauniyyah. Dalam hal pengembangan keilmuan, Pohon IImu
mengandaikan bahwa perguruan tinggi Islam harus mengembangkan ayat-ayat
qauniyyah dan ayat-ayat kauniyyah secara sekaligus. Hal ini membedakannya
dengan perguruan tinggi umum yang hanya mengembangkan ayat-ayat
kauniyyah.23

Dalam rumusan itu, dengan memelajari al-Qur'an dan Hadis selaku
sumber ajaran Islam, seseorang akan memeroleh inspirasi yang bersifat deduktif
untuk mengembangkan atau mendalami bidang ilmu tertentu. Di saat yang sama,
hasil-hasil pengembangan atau pendalaman terhadap ilmu itu juga akan
memberikan kontribusi bagi upaya-upaya memerluas pemaknaan ataupun
pemahaman terhadap al-Qur’an dan Hadis yang sedang dikaji. Artinya, di sana
akan terjadi saling berkontribusi antara hulu dan hilirnya.24

Adapun dalam hal realisasinya, Pohon Ilmu menjelaskan ide integrasi ilmu
dan agama dengan menggunakan metafora “sebatang pohon besar dan rindang,

20 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

21 Ibid.

22 Suprayogo, Paradigma Pengembangan..., 32.

23 Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan..., 64.

24 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.



BAITUL HIKMAH

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hIm. xxx-xxx

Nama Penulis dan Judul Jurnal .....

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

yang akarnya menghujam ke bumi, batangnya kokoh dan besar, berdahan dan
ranting serta daun yang lebat dan akhirnya pohon itu berbuah yang sehat dan
segar.” Di dalam metafora ini, terdapat unsur-unsur yang menjadi metafora dari
pokok-pokok ide Pohon Ilmu.25
Gambar:
Metafora Pohon [Imu26

MR
-l
- o

INFORMATIKA
ARSITEKTUR

« AL-QUR'AN
< AS-SUNNAH \
- SIRAH NABAWIYAH
- PEMIKIRAN ISLAM
- MASYARAKAT ISLAM
[ - BAHASA ARAB & INGGRIS
- PANCASILA
- FILSAFAT
- ILMU ALAMIAH DASAR
- ILMU SOSIAL DASAR

Pertama, Akar. Unsur ini sebagai gambaran dari kecakapan-kecakapan
atau ilmu alat yang harus dimiliki untuk melakukan kajian Islam yang bersumber
dari al-Qur’an dan Hadis. Kecakapan tersebut berupa kemampuan berbahasa
Arab dan Inggris, logika atau ilmu mantiq, ilmu alam dan ilmu sosial, yang harus
dikuasai secara penuh sebelum melakukan kajian Islam tersebut. Kedua, batang.
Unsur ini sebagai gambaran dari obyek kajian Islam, yaitu al-Qur’an, Hadis,
pemikiran Islam, dan sirah nabawiyah ataupun sejarah Islam lainnya.
Pendalaman terhadap hal-hal yang diumpamakan sebagai akar dan batang ini
bersifat wajid-personal (fardhu-‘ain), dalam arti setiap mahasiswa wajib
mengambil dan menguasainya, tanpa terkecuali dan apapun jurusan yang
diambil.2”

Ketiga, dahan. Unsur ini sebagai gambaran dari disiplin-disiplin ilmu yang
dipilih, di mana setiap mahasiswa bebas memilih sesuai dengan minat, bakat dan
kemampuannya masing-masing. Keempat, buah. Unsur ini sebagai gambaran dari
hasil-hasil kegiatan kajian agama yang mendalam dan ilmu pengetahuan yang
cukup, yaitu iman, amal sholeh dan akhlakul karimah. Unsur ketiga dan keempat
ini bersifat wajib-komunal-opsional (fardhu-kifayah). Kelima, bumi. Unsur ini
sebagai gambaran dari kultur akademik yang harus diwujudkan. Asumsinya,
akademik tanpa disertai dengan pengembangan kulturalnya, maka tidak akan
mendapatkan kekuatan yang semestinya.?8

Dengan mengacu pada rumusan al-Ghazali, yang membagi kewajiban
mendalami ilmu ke dalam dua kategori: kewajiban-personal (fardhu-‘ain) dan
kewajiban-komunal-opsional (fardhu-kifayah), Pohon Ilmu juga membagi ilmu-

25 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. Lihat juga Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan..., 75.

26 Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan..., 75.

27 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

28 Ibid.



BAITUL HIKMAH

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 12-28
Miftahul Badar

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

ilmu pengetahuan yang harus dipelajari oleh mahasiwa ke dalam dua kategori
itu. Pertama, ilmu-ilmu fardhu-‘ain, yaitu ilmu-ilmu yang harus dipelajari oleh
setiap mahasiswa tanpa terkecuali. Kedua, ilmu-ilmu fardhu-kifayah, yaitu ilmu-
ilmu yang harus dipelajari oleh mahasiswa berdasarkan jurusan atau program
studi yang dipilih, tidak berlaku bagi semua mahasiswa. Dengan model konsepsi
ini, diandaikan bahwa integrasi keilmuan dapat terjadi secara kokoh.2?

Secara implementatif, gagasan integrasi keilmuan Pohon Ilmu ingin
melakukan restrukturisasi terhadap bangunan fakultatif keilmuan agama Islam
yang biasanya selama ini dikembangkan di perguruan tinggi Islam. Misalnya
dalam pengembangan ilmu pendidikan atau yang selama ini dikenal tarbiyah,
maka yang harus dilakukan oleh perguruan tinggi Islam ialah mengembangkan
ilmu pendidikan dengan bersumber dari al-Qur’an dan Hadis, serta menelusuri
ayat-ayat kauniyyah tentang realitas pendidikan yang relevan melalui observasi,
eksperimen, dan kerja rasio. Atau misalnya dalam ilmu ushuluddin, maka yang
harus dilakukan oleh perguruan tinggi Islam ialah mengembangkan ilmu filsafat
dengan bersumber pada al-Qur’an dan Hadis dan juga ayat-ayat kauniyyah yang
relevan melalui observasi, eksperimen, dan kerja rasio. Dalam bentuk konkritnya,
implementasi gagasan Pohon Ilmu ini dapat terlihat sebagaimana struktur di UIN
Maulana Malik Ibrahim Malang.30

Integrasi Keilmuan “Integrated Twin Towers”

Integrated Twin Towers atau “menara kembar tersambung” merupakan
metafora dari ide integrasi ilmu dan agama yang berkembang dan pada
gilirannya berlaku di UIN Sunan Ampel Surabaya. Salah seorang tokoh kunci ide
ini, meskipun bukan satu-satunya, ialah Nur Syam. Di dalam sebuah tulisannya,
dia mengungkapkan: “Konsep twin towers sesunggguhnya saya ungkapkan
ketika saya akan mencalonkan diri sebagai rector IAIN Sunan Ampel, pada bulan
Agustus 2008. Pada saat itu saya ingin memberi label terhadap pengembangan
[Imu Keislaman yang khas [AIN Sunan Ampel Surabaya.”31

Sebuah latarbelakang agenda penyatuan keilmuan Integrated Twin
Towers ialah hasil bacaan terhadap realitas bahwa posisi ilmu keagaam masih
merasa inferior berhadapan dengan ilmu umum. Inferioritas ini tidak hanya
dalam relasi akademis tapi juga relasi sosial seperti sikap dan tindakan pelaku-
pelakunya. Di samping, itu integrasi keilmuan dipandang sebagai hal yang harus
dirumuskan. Pasalnya, kegelisahan untuk merumuskan integrasi keilmuan ini
ternyata tidak semata diidap oleh ilmuan-ilmuan dari kalangan keagamaan atau
keislaman, melainkan juga ilmuan-ilmuan dari kalangan non-keislaman, misalnya
John F. Haught.32

Integrated Twin Towers adalah konsep keilmuan yang lahir atas dasar
memadukan atau mengintegrasikan antara variabel normatif (wahyu atau agama,
dalam hal ini Islam) dan ilmu pengetahuan umum atau sains. la merupakan buah
dari upaya UIN Sunan Ampel menyusun paradigma keilmuan yang

29 Ibid.
30 Ibid.

31 Nur Syam, “Model Twin Towers Untuk Islamic Studies”. Makalah, dalam

http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=762, diakses pada: 12 Januari 2022.

32 Nur Syam, “Membangun Keilmuan Islam Multidisipliner”. Makalah, dalam

http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=754, diakses pada: 12 Januari 2022.



http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=762
http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=754

BAITUL HIKMAH

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hIm. xxx-xxx

Nama Penulis dan Judul Jurnal .....

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

mengintegrasikan antara dua entitas yang selama ini diklaim lahir dan terbentuk
dari dunia yang berbeda itu.33

Integrated Twin Towers mengandung ide pokok bahwa pertama,
keilmuan yang bersumber dari agama ataupun yang berasal dari ilmu
pengetahuan umum (sains) adalah tumbuh dan berkembang dengan dapat
menyesuaikan karakter dan objek spesifik masing-masing tanpa harus
menegasikan salah satunya; kedua, kedua keilmuan itu bersifat integrated,
sehingga dapat saling menyapa, berhubungan harmonis, serta mempertemukan
dan mengaitkan diri satu sama lain dalam suatu pertumbuhan yang terkoneksi. la
mengisyaratkan keluhuran cita-cita menuju keterciptaan masyarakat yang
beradab dan berkeadaban; berkapasitas keilmuan berimbang, antara ilmu
pengetahuan dan teknologi dan penguatan aspek keberimanan dan ketakwaan.34

Dalam konteks penegasan posisi dan orientasi dari Integrated Twin
Towers, M. Syamsul Huda mengatakan:
“..konsep Integrated Twin Towers di atas didirikan tidak dalam agenda islamisasi
ilmu pengetahuan (sosial-humaniora serta sains dan teknologi), melainkan lebih
kepada islamisasi nalar yang diperunutukan untuk mewujudkan iklim keilmuan
yang saling melengkapi antara ilmu-ilmu keislaman, sosial-humaniora, serta
sains dan teknologi. UIN Sunan Ampel melihat islamisasi nalar lebih bernilai
strategis daripada Islamisasi ilmu pengetahuan, wilayah geraknya lebih bersifat
hulu dari pada hilir....”3>

Dalam hal integrasi keilmuan, maksud utama Integrated Twin Towers
ialah penyejajaran ilmu keislaman dan ilmu umum melalui dialog. Rumusan
dasarnya ialah pertama, membangun struktur keilmuan yang mana antara ilmu
keislaman dan ilmu umum (ilmu sosial-humaniora dan ilmu alam) berkembang
secara memadai dan wajar. Kedua, antara ilmu keislaman dan ilmu umum
memiliki kewibawaan yang sama, sehingga antara satu dengan lainnya tidak
saling merasa superior atau inferior. Ketiga, ilmu keislaman berkembang dalam
kapasitas dan kemungkinan perkembangannya, demikian pula ilmu umum juga
berkembang dalam rentangan dan kapasitasnya. Keempat, ilmu keislaman
laksana sebuah menara yang satu, dan ilmu umum laksana menara yang satunya
lagi. Kelima, keduanya bertemu dalam puncak yang saling menyapa, yang dikenal
dengan konsep “ilmu keislaman multidisipliner”, dengan relasi: menara yang satu
menjadi subject matter dan menara lainnya sebagai pendekatan.3¢

33 Huda, “Integrasi Agama...”, 398.

34 Ibid.

35 Ibid., 400.
36 Nur Syam, “Membangun Keilmuan...”.



BAITUL HIKMAH

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 12-28
Miftahul Badar

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Gambar:
Integrasi Keilmuan Integrated Twin Towers3”

Sosiologi
Agama, Filsafat

limu Keislaman
Murni & Terapan
(Tafsir, Hadits, llmu

Agama, limu Alam, lImu
Antropologi Sosial dan
Figih, llmu Kalam,

Agama, Humaniora (ilmu
Ekonomi Islam, Kimia, Fisika,
Tasawuf, ilmu Politik Islam, Sosiologi,

Dakwah, ilmu dsb. Antropologi, Politik,

Tarbiyah, dsb.) Psikologi, Sejarah,
DIALOG

Filsafat dsb.)
B | —

Secara naratif, konsepsi Integrated Twin Towers dirumuskan dengan:
pertama, fondasi keilmuannya ialah al-Qur'an dan Hadis. Kedua, satu menara
ialah keilmuan Islam murni dan terapan, seperti tafsir, hadis, ilmu Figh, ilmu
Kalam, tasawuf, ilmu dakwah, ilmu tarbiyah, dan lain sebagainya. Ketiga, satu
menara lainnya ialah keilmuan umum: ilmu alam, ilmu sosial dan humaniora,
seperti ilmu kimia, fisika, sosiologi, antropologi, politik, psikologi, sejarah, filsafat
dan lain sebagainya. Keempat, di puncaknya terdapat lengkung yang
menghubungkan antara menara satu dengan lainnya, yaitu pertautan antara dua
keilmuan, sehingga terdapat sosiologi agama, filsafat agama, antropologi agama,
ekonomi Islam, politik Islam, dan sebagainya.38

Bangunan struktur keilmuan tersebut harus diletakkan di atas fondasi al-
Qur’an dan Hadis sebab yang akan dibangun ialah ilmu sosial profetik, ilmu alam
profetik, serta budaya dan humaniora profetik. Dalam hal ini, keilmuan
dipandang sebagai trans-teoretik, yaitu teori keilmuan yang tidak hanya utuk
teori, tetapi untuk kemungkinannya dalam pengembangan masyarakat. Setiap
teori keilmuan yang dihasilkan hakikatnya adalah bertujuan untuk meningkatkan
kehidupan masyarakat lebih baik.3?

Untuk pengembangan keilmuan integratif dalam corak Integrated Twin
Towers, maka harus melakukan restrukturisasi kelembagaan pada level fakultas.
Dalam hal ini perlu perubahan struktur atau nomenklatur fakultas yang selama
ini ada, yaitu Fakultas Adab, Fakultas Dakwah, Fakultas Syariah, Fakultas
Tarbiyah dan Fakultas Ushuluddin. Yang harus dipertimbangkan ialah
memberikan wadah bagi pengembangan ilmu-ilmu umum, sosial dan humaniora
dalam wadah yang jelas, sehingga dapat menjadi: Fakultas Adab dan Humaniora,
Fakultas Dakwah dan Ilmu Sosial, Fakultas Syariah dan Hukum, Fakultas
Tarbiyah dan Keguruan dan Fakultas Ushuluddin dan Filsafat.40

Dalam hal realisasinya, gagasan Integrated Twin Towers itu beroperasi
dalam tiga kerangka kerja: penyatuan ilmu-ilmu keislaman dan ilmu-ilmu umum:
sosial-humaniora, serta sains dan teknologi; pembidangan keilmuan berdasarkan

37 Syaifuddin, “Integrated Twin Towers dan Islamisasi [lmu”, Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 1 No. 1
(Mei, 2013), 7.
38 Nur Syam, “Membangun Keilmuan...”

39 Ibid.
40 [bid.

11



Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hIm. xxx-xxx

BAITUL HIKMAH
B A l TU L H l K M AH &l“? Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
=)

Nama Penulis dan Judul Jurnal .....

paradigma Integrated Twin Towers; kerangka kurikulum berdasarkan paradigma
Integrated Twin Towers.41

1. Penyatuan Keilmuan.42

Agenda penyatuan keilmuan terrealisasi dalam pembangunan
struktur keilmuan integral, sehingga memungkinkan ilmu-ilmu
keislaman dan ilmu-ilmu umum dapat berkembang secara memadai,
wajar, dan harmonis. Demi itu, keseluruhan keilmuan itu perlu
didudukkan dalam kewibawaan yang sama, sehingga antara satu
dengan lainnya tidak saling merasa superior atau inferior. Ilmu
keislaman berkembang dalam kapasitas dan kemungkinan
perkembangannya, demikian pula ilmu lainnya juga berkembang
dalam rentangan dan kapasitasnya.

Sebagaimana tersebut, meskipun kedua keilmuan itu tidak
terakomodasi dalam satu menara, di mana ilmu keislaman diibaratkan
sebagai sebuah menara yang satu dan ilmu umum sebagai menara
yang lain, tapi keduanya diandaikan lahir dari akar yang sama,
kemudian tersambung dan bertemu dalam puncak yang saling
menyapa, saling berpegangan, dan saling berikatan.

Hubungan dua menara itu kemudian diabstraksikan dalam sebuah
konsep: ilmu keislaman multidisipliner. Modus operandi yang
diharapkan ialah menara yang satu menjadi subject matter dan lainnya
sebagai pendekatan, demikian sebaliknya. Dengan penyatuan
demikian, maka meskipun keduanya memiliki ruang wilayah masing-
masing, tapi dengan konsep integrated akan membentuk sebuah
hubungan yang saling menguatkan, sehingga terjalin dialektika yang
berorientasikan pada produktivitas, bukan kontradiktif.

. Pembidangan Keilmuan.#3

Agenda pembidangan keilmuan ditujukan untuk membangun
sekaligus memperkuat konsepsi dasar konsentrasi keilmuan yang
harus ditingkatkan oleh lembaga pendidikan tinggi Islam. Dalam hal
ini, terdapat berbagai dasar dan ragam pembidangan ilmu
pengetahuan yang dijadikan patokan untuk menentukan disiplindan
beserta sub-disiplinnya. Pertama, pembidangan berdasarkan aspek
fungsi ilmu. Misalnya, apakah ilmu teoretis atau praktis, ilmu murni
atau terapan. Kedua, pembidangan berdasarkan sasaran kajian (objek
studi, subject matter). Melalui sasaran kajian, maka akan terdapat
kejelasan tentang: ilmu apa masuk dalam bidang apa, sehingga setiap
ilmu yang memiliki objek material yang sama akan dapat
dikelompokkan dalam satu bidang yang sama. Ketiga, pembidangan
berdasarkan aspek pendekatannya, yaitu upaya untuk memadukan
berbagai disiplin keilmuan, menempatkan yang satu sebagai
pendekatan dan yang lainnya sebagai fokus pembelajaran. Dengan ini,
diharapkan ilmu-ilmu dapat berkembang cepat, sehingga
dimungkinkan menularkan energi positif terhadap tumbuhnya

41 Huda, “Integrasi Agama...”, 400.

42 [bid., 400-402.
43 |bid., 402-403.



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 12-28
Miftahul Badar

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

disiplin-disiplin keilmuan baru yang merupakan gabungan antara dua
ilmu pengetahuan.
3. Kerangka Kurikulum.*4

Agenda kerangka kurikulum berdasarkan paradigma Integrated
Twin Towers digerakkan melalui penguatan tiga pilar program
akademik. Ketiga pilar tersebut bermakna penting untuk memperkuat
keilmuan keislaman di satu sisi, dan spiritualisasi keilmuan umum di
sisi lain.

Ketiga pilar program akademik dimaksud ialah pertama, penguatan
ilmu-ilmu keislaman murni tapi langka, misalnya ilmu falak. Melalui
ini, ilmu-ilmu keislaman murni yang termasuk katagori langka akan
dieksplorasi semaksimal mungkin, sehingga keberadaannya tidak lagi
dipandang sekadar pelengkap, melainkan mendapat perhatian dan
perlakuan sama sebagaimana disiplin  ilmu-ilmu  umum,
diperhitungkan sebagai salah satu kajian akademik sentral dalam
proses penyelenggaran pendidikan.

Kedua, integralisasi keilmuan Islam pengembangan dengan
keilmuan sosial- humaniora. Bentuk konkretnya antara lain
pergerakan keilmuan keislaman pengembangan dengan menggunakan
dua cara sekaligus: melalui perspektif sasaran kajian dan pendekatan
kajian. Misalnya, keilmuan Islam pengembangan akan menjadi sasaran
kajian, dan keilmuan sosial-humaniora sebagai pendekatannya, dan
sebaliknya. Ketiga, pembobotan keilmuan sains dan teknologi dengan
keilmuan Islam. Dalam hal ini, disadari bahwa setiap keilmuan
memiliki standar pencapaian kompetensi tersendiri yang khas,
berdasarkan ciri dan Kkarakteristik keilmuan tertentu. Bentuk
konkretnya antara lain pengasramaan melalui model pesantran di
kampus dan penyelenggaraan Program Peningkatan Penalaran
Keislaman (The Program for Advancement of Islamic Learning).

D. Pohon Ilmu dan Integrated Twin Tower

Secara garis besar, pokok-pokok paradigmatik dari Pohon Ilmu dapat
dikerucutkan ke dalam beberapa simpulan utama. Pertama, wahyu memiliki
kualitas-kebenaran mutlak, sementara ilmu pengetahuan memiliki kualitas-
kebenaran relatif.4> Wahyu bersifat universal, sementara ilmu pengetahuan
bersifat teknis-partikular.#¢ Dua kualitas kebenaran: wahyu dan ilmu
pengetahuan diletakkan secara terpadu atau terintegrasi. Kedua hal itu memang
menempati posisi yang berbeda, tetapi tidak boleh diperlakukan secara terpisah.
47 al-Qur’an dan Hadis harus dijadikan sebagai sumber semua ilmu.48 Artinya, di
sana akan terjadi saling berkontribusi antara hulu dan hilirnya.4°

44 ]bid., 403-405.

45 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

46 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. Bandingkan Imam Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan
Tinggi Islam: Refleksi Perubahan IAIN/STAIN Menuju UIN (Malang: UIN-Malang Press, 2008), 63.

47 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

48 Suprayogo, Paradigma Pengembangan..., 28-30.

49 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

13



Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam Vol. XX, No. XX, Juli ZOXX? hlm. xxx-xxx

BAITUL HIKMAH
B A l TU L H l K M AH &l“? Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
=)

Nama Penulis dan Judul Jurnal .....

Kedua, al-Qur’an dan Hadis tidak perlu dikembangkan dengan ilmu-ilmu
agama seperti ilmu ushuluddin, ilmu tarbiyah, ilmu dakwah, ilmu syariah dan
ilmu adab. Akan tetapi, al-Qur’an dan Hadis harus dijadikan sebagai sumber
semua ilmu.>? Ketiga, perguruan tinggi Islam harus sama saja dengan perguruan
tinggi umum, dengan membuka dan mengembangkan ilmu-ilmu alam, ilmu-ilmu
sosial dan illmu-ilmu humaniora. Perbedaan keduanya adalah terletak pada
sumber yang menjadi acuan pengembangan keilmuan: perguruan tinggi Islam
menggunakan al-Qur’an dan Hadis sementara perguruan tinggi umum tidak.51

Keempat, pengetahuan dibagi ke dalam: pengetahuan yang diperoleh dari
al-Qur’an dan Hadis, yang disebut sebagai ayat-ayat qauliyyah; dan pengetahuan
tentang jagad raya dan kehidupan ini yang diperoleh dari hasil observasi,
eksperimetasi dan kerja rasio, yang disebut sebagai ayat-ayat kauniyyah.
Perguruan tinggi Islam harus mengembangkan ayat-ayat qauliyyah dan ayat-ayat
kauniyyah secara sekaligus.>2 Kelima, kedudukan ilmu-ilmu berhubungan dengan
mahasiswa, dibagi menjadi dua bagian: ilmu-ilmu fardhu-‘ain, yaitu ilmu-ilmu
yang harus dipelajari oleh setiap mahasiswa tanpa terkecuali. Kedua, ilmu-ilmu
fardhu-kifayah, yaitu ilmu-ilmu yang harus dipelajari oleh mahasiswa
berdasarkan jurusan atau program studi yang dipilih, tidak berlaku bagi semua
mahasiswa. Dengan model konsepsi ini, diandaikan bahwa integrasi keilmuan
dapat terjadi secara kokoh.>3

Demikian halnya, secara garis besar pokok-pokok paradigmatik dari
Integrated Twin Towers dapat dikerucutkan ke dalam beberapa simpulan utama.
Pertama, wahyu tidak dimaknai sebagaimana Pohon Ilmu memaknainya. Wahyu
lebih menjadi sebagai sumber bagi semangat pembangunan ilmu sosial profetik,
ilmu alam profetik, serta budaya dan humaniora profetik. Dalam hal ini, keilmuan
dipandang sebagai trans-teoretik, yaitu teori keilmuan yang tidak hanya utuk
teori, tetapi untuk kemungkinannya dalam pengembangan masyarakat. Setiap
teori keilmuan yang dihasilkan hakikatnya adalah bertujuan untuk meningkatkan
kehidupan masyarakat lebih baik.>*

Kedua, penyejajaran ilmu keislaman dan ilmu umum melalui dialog.
Keilmuan yang bersumber dari agama ataupun yang berasal dari ilmu
pengetahuan umum (sains) adalah tumbuh dan berkembang dengan dapat
menyesuaikan karakter dan objek spesifik masing-masing tanpa harus
menegasikan salah satunya. Ketiga, Integrated Twin Towers didirikan tidak
dalam agenda islamisasi ilmu pengetahuan (sosial-humaniora serta sains dan
teknologi), melainkan lebih kepada islamisasi nalar yang diperunutukan untuk
mewujudkan iklim keilmuan yang saling melengkapi antara ilmu-ilmu keislaman,
sosial-humaniora, serta sains dan teknologi.>>

Keempat, membangun struktur keilmuan yang mana antara ilmu
keislaman dan ilmu umum (ilmu sosial-humaniora dan ilmu alam) berkembang
secara memadai dan wajar. Ilmu Kkeislaman dan ilmu umum memiliki
kewibawaan yang sama, sehingga antara satu dengan lainnya tidak saling merasa

50 Suprayogo, Paradigma Pengembangan..., 28-30.

51 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.

52 Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan..., 64.

53 Ibid.
54 Ibid.

55 Ibid., 400.



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 12-28
Miftahul Badar

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

superior atau inferior. Ilmu keislaman berkembang dalam kapasitas dan
kemungkinan perkembangannya, demikian pula ilmu umum juga berkembang
dalam rentangan dan kapasitasnya. Kelima, ilmu keislaman laksana sebuah
menara yang satu, dan ilmu umum laksana menara yang satunya lagi. Keduanya
bertemu dalam puncak yang saling menyapa, yang dikenal dengan konsep “ilmu
keislaman multidisipliner”, dengan relasi: menara yang satu menjadi subject
matter dan menara lainnya sebagai pendekatan.>®¢ Hubungan dua menara itu
kemudian diabstraksikan dalam sebuah konsep: ilmu keislaman multidisipliner.
Modus operandi yang diharapkan ialah menara yang satu menjadi subject matter
dan lainnya sebagai pendekatan, demikian sebaliknya.

KESIMPULAN

Untuk memberikan argumentasi logis mempelajari ilmu-ilmu umum di
perguruan tinggi Islam, sekaligus membedakannya dengan perguruan tinggi umum,
maka dalam Pohon Ilmu, wahyu dalam al-Qur’an dan Hadis, bersama ilmu-ilmu agama,
diandaikan sebagai ayat-ayat qauliyyah, dan sumber-sumber ilmu-ilmu umum:
observasi, eksperimen dan penalaran logis, sebagai ayat-ayat kauniyyah. Mempelajari
ayat-ayat qauliyyah merupakan fardhu-‘ayn, sementara mempelajari ayat-ayat
kauniyyah merupakan fardhu-kifayah.

Dalam Pohon Ilmu, wahyu dan ilmu-ilmu agama sebagai pokok, yang tersebar ke
berbagai sub atau bagian berupa ilmu-ilmu pengetahuan yang dipelajari.
Konsekuensinya, Pohon [lmu mengandaikan restrukturisasi secara mendasar terhadap
fakultas-fakultas atau pembagian keilmuan yang selama ini diselenggarakan. Pasalnya,
semua ilmu keislaman adalah menjadi batang, sementara ilmu umum seperti sains,
sosial dan humaniora menjadi cabang atau dahan. Pengembangan semua dahan atau
cabang otomatis bertumpu pada batang.

Beda halnya, Integrated Twin Tower ingin memadukan keilmuan Islam di satu
sisi dan keilmuan umum di sisi lain secara dialogis. Kedudukan kedua keilmuan tersebut
memiliki kewibawaan yang sama, sehingga antara satu dengan lainnya tidak saling
merasa superior atau inferior, dan tetap berada di “ekosistem” masing-masing. Hanya
saja, kedua keilmuan itu harus terhubungkan melalui nalar keislaman atau Islamisasi
nalar yang berbentuk konkrit berupa konsep: ilmu keislaman multidisipliner, di mana
antara keduanya saling menyapa, berdialog, berhubungan dengan saling menjadikan
subject matter dan lainnya sebagai pendekatan, demikian sebaliknya.

Konsekuensi dari paradigma pengintegrasian keilmuan itu, cukup memerlukan
nomenklaturisasi fakultas-fakultas atau pembagian bidang kajian keilmuan, tanpa perlu
memerlukan perombakan struktur secara fundamaental. Hanya saja, tantangannya tapi
sekaligus kuncinya ialah konsistensi dan kekuatan “jembatan” penghubung di antara
dua menar: menara keilmuan Islam di satu sisi dan menara keilmuan umum di lain sisi.
Pasalnya, jembatan tersebut adalah core dari integrasi keilmuan. Andai saja jembatan itu
tidak berkelayakan, tampaknya integrasi keilmuan sulit dapat diupayakan.

Dalam pembacaan secara tipologis, paradigma Integrated Twin Towers lebih
bersifat dialogis ketimbang integralistik, sementara Pohon Ilmu lebih bersifat integratif
ketimbang integralistik. Dalam integrasi keilmuan, Integrated Twin Towers lebih
bersifat terbuka, dinamis, dan hormat terhadap segala bentuk macam disiplin keilmuan
tanpa harus bersikap inferior dan mengesampingkan daya nalar kritis, sekaligus
cenderung proporsional, tanpa mereduksi identitas, prinsip dan jati diri masing-masing

56 Nur Syam, “Membangun Keilmuan...”.

15



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hIm. xxx-xxx

Nama Penulis dan Judul Jurnal .....

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

keilmuan. Sementara Pohon Ilmu dalam hal integrasi keilmuannya, lebih bersifat
melebur semua jenis ilmu ke dalam satu kotak dengan sumber utama Tuhan, dalam hal
ini wahyu, sedangkan sumber-sumber ilmu lainnya sebagai penunjang

DAFTAR PUSTAKA

Aziz, Abd. “Paradigma Integrasi Sains dan Agama: Upaya Transformasi IAIN Lampung Ke arah
UIN”, al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama, Vol. 8, No. 2 (2013).

Huda, M. Syamsul. “Integrasi Agama dan Sains Melalui Pemaknaan Filosofis Integrated Twin
Towers UIN Sunan Ampel Surabaya,” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, Vol. 7, No.
2 (Desember, 2017).

Suprayogo, Imam. & Rasmito, Perubahan Pendidikan Tinggi Isianm: Refleksi Perubahan LAIN/STAIN
Menujn UIN. Malang: UIN-Malang Press, 2008.

Suprayogo, Imam. “Membangun Integrasi Ilmu dan Agama: Pengalaman UIN Maulana Malik
Ibrahim Malang”, makalah, dalam https://www.uin-malang.ac.id/r/160901/membangun-
itegrasi-ilmu-dan-agama-pengalaman-uin-maulana-malik-ibrahim-malang.html, diakses
pada: 12 Januari 2022.

Suprayogo, Imam. Paradigma Pengembangan Keilnman di Pergurnan Tinggi: Konsep Pendidikan Tinggi yang
Dikembangkan UIN Malang. Malang: UIN Malang Press, 2005.

Syaifuddin, “Integrated Twin Towers dan Islamisasi Ilmu”, Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 1
No. 1 (Mei, 2013), 7.

Syam, Nur. “Membangun  Keilmuan Islam  Multidisipliner”.  Makalah,  dalam
http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=754, diakses pada: 12 Januari 2022.

Syam, Nur. “Model Twin Towers Untuk Islamic Studies”. Makalah, dalam
http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=762, diakses pada: 12 Januari 2022.

Wijaya, Aksin. Satu Islam: Ragam Epistemologi, dari Epistemologi Teosentrisme ke Antroposentrisme.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014.

Zainiyati, Husniyatus Salamah. Desain Pengenmbangan Kurikunlum LAIN Menuju UIN Sunan Ampel:
Dari Pola Pendekatan Dikotomis ke Arah Integratif Multidipliner-Model Twin Towers. Surabaya:
UIN Sunan Ampel Press, 2016.



