
BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 12-28 

Miftahul Badar 

 

1 
 

 

Integrasi Keilmuan Madzhab Surabaya dan Malang:  
Telaah Paradigma Integrasi Agama dan Ilmu Pengetahuan antara 
Integrated Twin-Towers dan Pohon Ilmu 
 
Miftahul Badar1 
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya  
subadar@email.com 
 
 
Article History 
 
Received  : 02/12/2024 
Revised  : 16/12/2024 
Accepted  : 03/01/2025 

 

 
Abstract: 
This paper seeks to explore the concept of scientific integration in the paradigm of the Integrated Twin Towers of UIN Sunan 
Ampel Surabaya and the Tree of Knowledge of UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, through reading the paradigmatic 
assumptions therein. The hypothesis is that, although both are intended as a manifestation of scientific integration efforts, it 
turns out that the two paradigms have different impacts. Based on a review of their paradigmatic assumptions, typologically 
the Integrated Twin Towers are more dialogical than integralistic, while the Tree of Knowledge are more integrative than 
integralistic. So the impacts of both are different, perhaps even far apart. 
Keywords: Integrated Twin Towers, Tree of Knowledge, Integration of Knowledge, Relationship between Religion and 
Science. 
 
 

Abstrak 

Tulisan ini ingin mendalami konsep integrasi keilmuan dalam paradigma Integrated 
Twin Towers UIN Sunan Ampel Surabaya dan Pohon Ilmu UIN Maulana Malik Ibrahim 
Malang, melalui pembacaan asumsi-asumsi paradigmatis di dalamnya. Hipotesisnya, 
meskipun sama-sama dimaksudkan sebagai perwujudan dari upaya integrasi keilmuan, 
ternyata kedua paradigma itu memberikan dampak berbeda. Berdasarkan telaah 
terhadap asumsi-asumsi paradigmatisnya, secara tipologis Integrated Twin Towers 
lebih bersifat dialogis ketimbang integralistik, sementara Pohon Ilmu lebih bersifat 
integratif ketimbang integralistik. Maka dampak keduanya pun menjadi berbeda, 
bahkan mungkin jauh. 
Kata Kunci: Integrated Twin Towers, Pohon Ilmu, Integrasi Keilmuan, Relasi Agama dan Ilmu Pengetahuan. 
 

 
  

 

PENDAHULUAN 

Pandangan dikotomis keilmuan yang memisahkan antara ilmu agama dan ilmu 

umum (ilmu-ilmu alam, sains dan teknologi, ilmu-ilmu sosial, dan ilmu-ilmu humaniora), 

adalah faktual. Dikotomi keilmuan ini adalah peninggalan zaman kolonial Belanda yang 

tetap dilestarikan hingga sekarang; ada pembagian dan batas yang tegas antara ilmu 

mailto:subadar@email.com


BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hlm. xxx-xxx 

Nama Penulis dan Judul Jurnal ….. 

 

 

agama dan ilmu umum.1 Praktiknya, dikotomisasi itu melahirkan tradisi keilmuan yang 

bias hierarkis. Umumnya, pandangan dikotomis itu cenderung memandang ilmu umum 

sebagai bidang keilmuan superior, dan karenanya agama dipandang inferior. Maka, 

antara agama dan ilmu umum dihadapkan pada kondisi oposisi binner, kondisi saling 

bertentangan, jauh dari relasi keilmuan yang sepatutnya dapat saling mengisi.2 

Pada gilirannya, terjadi serangkaian upaya-upaya untuk mendobrak tembok 

dikotomis itu. Salah satunya berupa usaha-usaha nyata untuk merumuskan epistemologi 

keilmuan baru, yang dapat menjamin keabsahan relasi yang sehat dan seimbang antara 

ilmu agama di satu sisi dengan ilmu umum di lain sisi. Berbagai paradigma 

pengembangan keilmuan integratif pun berlahiran, yang terutama berusaha 

menjelaskan status dan kedudukan keilmuan secara epistemologis sehingga tembok 

dikotomis keilmuan runtuh. Rata-ratanya, bahkan bisa jadi semuanya, upaya-upaya 

tersebut lahir dari perguruan tinggi, khususnya perguruan tinggi Islam—yang dalam 

situasi oposisi binner tersebut—umumnya menjadi “korban”.  

Di antara itu, entitas yang cukup proaktif memberikan respon terhadap dikotomi 

keilmuan atau fenomena oposisi binner sekaligus berikhtiar melakukan integrasi 

keilmuan ialah perguruan tinggi Islam negeri. Antara lainnya UIN Malang, UIN Surabaya, 

UIN Yogyakarta, UIN Semarang, UIN Jakarta, UIN Makassar, dan lain sebagainya. 

Berbagai tawaran rumusan paradigmatis yang dengan semangat integrasi antara ilmu 

agama, dalam hal ini Islam, dan ilmu umum bermunculan. Misalnya, “reintegrasi 

kurikulum” dari UIN Jakarta, “spider-web” keilmuan dari UIN Yogyakarta, “Pohon Ilmu” 

dari UIN Malang, “Roda Ilmu” dari UIN Bandung, “Sel Cemara Ilmu” dari UIN Makassar, 

“Integrated Twin Towers” dari UIN Surabaya, “Intan Berlian Ilmu” dari UIN Semarang, 

dan sebagainya. 

Di antara itu, salah satu fenomena yang menarik dalam konteks komparatif ialah 

paradigma “Pohon Ilmu” dari UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dan “Integrated Twin 

Towers” dari UIN Sunan Ampel Surabaya, dalam batas-batas tertentunya. Pertama, 

“Pohon Ilmu” UIN Malang tampaknya berdampak cukup signifikan bagi UIN Malang, 

salah satunya berupa restrukturisasi kelembagaan atau fakultas di UIN Malang secara 

mendasar. Kedua, dalam hal restrukturisasi tersebut, “Integrated Twin Tower” 

sepertinya tidak cukup berdampak secara mendasar bagi UIN Surabaya. Ketiga, 

semangat kedua paradigma itu tentunya sama, ingin mengintegrasikan kembali ilmu 

keislaman dengan ilmu umum atau ikhtiar integrasi keilmuan.  

 
1 Husniyatus Salamah Zainiyati, Desain Pengembangan Kurikulum IAIN Menuju UIN Sunan Ampel: Dari Pola 

Pendekatan Dikotomis ke Arah Integratif Multidipliner-Model Twin Towers (Surabaya: UIN Sunan Ampel 

Press, 2016), 3. 
2 M. Syamsul Huda, “Integrasi Agama dan Sains Melalui Pemaknaan Filosofis Integrated Twin Towers UIN 

Sunan Ampel Surabaya,” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, Vol. 7, No. 2 (Desember, 2017), 405. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 12-28 

Miftahul Badar 

 

3 
 

Berangkat dari itu, tulisan ini ingin menelaah paradigma kedua UIN tersebut: 

Pohon Ilmu di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dan Integrated Twin Tower di UIN 

Sunan Ampel Surabaya. Secara khusus, tulisan ini berusaha melakukan komparasi di 

antara dua paradigma itu dalam hal integrasi keilmuan. Tulisan ini ingin melakukan 

telaah khususnya terhadap asumsi-asumsi atau dasar-dasar paradigmatis dalam kedua 

paradigma itu terkait dengan ide integrasi keilmuan. Maka, tulisan ini berusaha 

melakukan komparasi di antara Pohon Ilmu di UIN Maulana Malik Ibrahim Malang dan 

Integrated Twin Tower di UIN Sunan Ampel Surabaya, dalam hal integrasi keilmuan 

dengan melakukan telaah khususnya terhadap asumsi-asumsi atau dasar-dasar 

paradigmatis dalam kedua paradigma itu yang terkait dengan ide integrasi keilmuan. Di 

sini, integrasi keilmuan sebagai “cara pandang tertentu atau model pendekatan tertentu 

terhadap ilmu pengetahuan yang bersifat menyatukan”.3 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan jenis penelitian kajian 
pustaka (library research). Penelitian dilakukan dengan menelaah berbagai sumber primer dan 
sekunder yang berkaitan dengan paradigma integrasi ilmu yang berkembang di dua institusi 
pendidikan Islam ternama di Indonesia, yakni Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 
(Madzhab Surabaya) dan Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang (Madzhab 
Malang). 

Sumber primer yang digunakan mencakup dokumen resmi institusi, seperti blue print 
pengembangan keilmuan, visi-misi kelembagaan, serta publikasi akademik dari para tokoh kunci 
yang menginisiasi dan mengembangkan masing-masing paradigma. Sementara itu, sumber 
sekunder meliputi artikel jurnal, buku, serta karya ilmiah lain yang relevan dengan konsep 
Integrated Twin-Towers dan Pohon Ilmu. Data dianalisis menggunakan metode analisis isi 
(content analysis) untuk mengidentifikasi pola-pola integrasi, kerangka berpikir keilmuan, serta 
pendekatan epistemologis yang diusung oleh masing-masing madzhab. Proses analisis dilakukan 
melalui tahap reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan sesuai dengan teknik Miles 
dan Huberman. 
 

DISKUSI DAN PEMBAHASAN 

A. Paradigma Integrasi Keilmuan  
Tim akademisi UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, memetakan paradigma 

integrasi keilmuan ke dalam tiga bagian: paradigma integrasi-keilmuan 
integratif; paradigma integrasi-keilmuan integralistik; paradigma integrasi-
keilmuan dialogis. Atau secara pokok dapat dipersingkat sebagai paradigma 
integratif, paradigma integralistik, dan paradigma dialogis. 

Pertama, paradigma integrasi-ilmu integratif. Pendekatan ini berusaha   
mengidentifikasi semua pengetahuan ke dalam “satu karakteristik tertentu”, 
dengan jalan mempersepsikan sumber kemunculan ilmu pengetahuan berasal 
dari suatu entitas yang tunggal, yaitu Tuhan. Sedangkan entitas-entitas lain 
seperti keberadaan indera, pikiran, otak, dan ekspresi imajinatif merupakan 
sumber penunjang yang memiliki fungsi sebagai pelengkap keberadaan yang 

 
3 Abd Aziz, “Paradigma Integrasi Sains dan Agama: Upaya Transformasi IAIN Lampung Ke arah UIN”, al-

Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama, Vol. 8, No. 2 (2013), 81. Lihat juga, Huda, 390-391. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hlm. xxx-xxx 

Nama Penulis dan Judul Jurnal ….. 

 

 

tunggal. Dengan demikian sumber wahyu menjadi inspirasi etis, estetis, sekaligus 
logis dari ilmu.4 

Dalam ungkapan lainnya, pendekatan tersebut berupaya mendudukkan 
berbagai paradigma dalam bentuk pola pikir tunggal, baik yang memiliki latar 
sekuler  ataupun yang dicirikan sebagai paradigma keagamaan. Pola pikir itu 
merupakan sebuah pola pikir komprehensif yang memandang penting semua 
bentuk keilmuan tanpa membeda-bedakan sumbernya: apakah keilmuan 
tersebut diproduksi oleh pikiran, indera, intuisi atau wahyu.5 

Kedua, paradigma integrasi-ilmu integralistik. Paradigma ini melihat ilmu 
berintikan pada ilmu Tuhan, seperti pada paradigma ilmu integratif. Akan tetapi, 
keduanya berbeda dalam hal: perlakuan hubungan ilmu-ilmu agama dan umum. 
Paradigma-ilmu integratif melebur semua jenis ilmu ke dalam satu kotak dengan 
sumber utama Tuhan dan sumber-sumber ilmu lainnya sebagai penunjang. 
Sementara paradigma-ilmu integralistik ini memandang Tuhan sebagai sumber 
segala ilmu, dengan tidak melebur sumber-sumber lain tetapi untuk  
menunjukkan   bahwa sumber-sumber ilmu lainnya sebagai bagian dari sumber 
ilmu dari Tuhan.6  

Ketiga, paradigma integrasi-ilmu dialogis. Paradigma ini merupakan cara 
pandang terhadap ilmu yang terbuka, dinamis, dan bersikap hormat terhadap 
segala bentuk macam disiplin keilmuan tanpa harus bersikap inferior, dan 
mengesampingkan daya nalar kritis. Sikap ini lebih kepada pengakuan secara 
proporsional, tanpa mereduksi identitas, prinsip dan jati diri masing-masing. 
Dengan demikian, penjelasan ini mengandaikan bahwa suatu ilmu dapat 
bersumber dari agama dan ilmu-ilmu sekuler yang diasumsikan dapat bertemu, 
saling mengisi untuk kemudian melahirkan seperangkat nilai yang konstruktif. 
Adapun kritis artinya kedua jenis keilmuan dalam berkoeksistensi dan 
berkomunikasi terbuka untuk saling mengkritisi secara konstruktif.7 

 
B. Integrasi Keilmuan “Pohon Ilmu” 

Pohon Ilmu adalah metafora dari ide integrasi atau keterpaduan agama 
dan ilmu yang dicetuskan dan dikembangkan terutama oleh Imam Suprayogo. 
Pada gilirannya, Pohon Ilmu direalisasikan sebagai fondasi pengembangan 
keilmuan di UIN Maulana Malik Ibrahimi Malang. Dalam hal ini, terdapat 
beberapa hal yang dapat dibaca sebagai latarbelakang kemunculan ide Pohon 
Ilmu. Pertama, fenomena dikotomi keilmuan umum dan agama, baik dari segi 
struktural seperti misalnya strukturasi lembaga negara yang dikotomis, maupun 
dari segi konsepsi kewenangan penyelenggaraan pengembangan ilmu 
keagamaan dan ilmu umum secara separatif.8  

Kedua, kondisi objektif perguruan tinggi Islam di Indonesia yang pada 
umumnya tertinggal, belum bisa banyak berkiprah, lamban tidak responsif, tidak 
dinamis. Hal ini justru bertolak belakang dengan visi kemajuan dalam ajaran 

 
4 Aziz, 81.  
5 Huda, 395.  
6 Aziz, 83.  
7 Ibid.  
8 Imam Suprayogo, Paradigma Pengembangan Keilmuan di Perguruan Tinggi: Konsep Pendidikan Tinggi 

yang Dikembangkan UIN Malang (Malang: UIN Malang Press, 2005), 13. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 12-28 

Miftahul Badar 

 

5 
 

Islam yang dikembangkan oleh perguruan tinggi tersebut.9 Ketiga, jalan pikiran 
umat Islam yang sebagiannya masih memahami Islam hanya terkait dengan 
permasalahan peribadatan atau ritual, sehingga ilmu pengetahuan umum bukan 
termasuk di dalamnya. Jalan pikiran ini dapat menyebabkan Islam kurang 
kontributif dalam membangun peradaban dunia jika dibandingkan misalnya 
dengan ilmu pengetahuan ataupun teknologi.10 

Secara filosofis, ide integrasi keilmuan Pohon Ilmu didasarkan pada 
pandangan bahwa wahyu sebagaimana dalam al-Qur’an dan Hadis memiliki 
kualitas-kebenaran mutlak. Sementara ilmu pengetahuan adalah temuan 
manusia yang memiliki kualitas-kebenaran relatif. Secara ontologis dan 
epistemologis, tentu keduanya berbeda. Akan tetapi berbagai jenis pengetahuan 
sejatinya memiliki fungsi sama, yaitu untuk memahami alam dan kehidupan; 
menyingkap tabir rahasia alam atau realitas sosial guna pemenuhan kebutuhan 
dan peraihan kebahagiaan hidup manusia.11 

Ilmu pengetahuan, karena kualitas-kebenarannya relatif, maka temuan-
temuannya akan selalu berubah-ubah sesuai dengan dukungan data dan 
rasionalitas yang menopangnya. Selama temuan itu masih ditopang oleh data 
yang cukup dan rasionalitas yang kokoh maka akan dipandang benar. Akan tetapi 
ketika ditemukan bukti lain yang sebaliknya atau justru meruntuhkannya, maka 
ilmu pengetahuan akan terpatahkan kebenarannya.12 

Berbeda halnya, al-Qur’an bersifat universal, tidak menjamah problem-
problem yang bersifat teknis. Sesuatu yang universal, ketika menjamah problem 
bersifat teknis maka akan berakibat irrelevan dengan perkembangan zaman yang 
selalu berubah. Karena itu, al-Qur’an menjelaskan hal-hal bersifat umum dan 
universal. Sementara hal-hal yang bersifat teknis akan dijamah oleh ilmu 
pengetahuan yang bersumber dari observasi, eksperimentasi, dan kerja rasio.13  

Dua jenis sumber ilmu tersebut dapat dipadukan, justru tidak boleh dilihat 
sebagai terpisah. Dalam Islam, keduanya menjadi sumber ilmu pengetahuan yang 
dianjurkan untuk digunakan. Di samping itu, terhadap dua kualitas kebenaran: 
wahyu di satu sisi dan ilmu pengetahuan di sisi lain, seharusnya diletakkan 
secara terpadu atau terintegrasi. Kedua hal itu memang menempati posisi yang 
berbeda, tetapi tidak boleh diperlakukan secara terpisah. 14  

Dalam membaca akar-konseptual dikotomi keilmuan, Pohon Ilmu 
mengurainya dari konsepsi pembagian keilmuan yang selama ini terjadi. Secara 
umum, ilmu pengatahuan dibagi menjadi tiga bagian besar. Pertama, ilmu-ilmu 
alam (natural sciences), terdiri atas ilmu biologi, fisika, kimia dan matematika, 
yang selanjutnya berkembang juga ke dalam ilmu-ilmu terapannya, seperti ilmu 
kedokteran, ilmu pertanian, ilmu kelautan, ilmu pertambangan, dan lain 

 
9 Imam Suprayogo, “Membangun Integrasi Ilmu dan Agama: Pengalaman UIN Maulana Malik Ibrahim 

Malang”, makalah, dalam https://www.uin-malang.ac.id/r/160901/membangun-itegrasi-ilmu-dan-

agama-pengalaman-uin-maulana-malik-ibrahim-malang.html, diakses pada: 12 Januari 2022. 
10 Aksin   Wijaya,   Satu  Islam:  Ragam  Epistemologi,  dari  Epistemologi  Teosentrisme  ke Antroposentrisme 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014), 299. 
11 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. 
12 Ibid. 
13 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. Bandingkan Imam  Suprayogo  &  Rasmito,  Perubahan Pendidikan 

Tinggi Islam: Refleksi Perubahan IAIN/STAIN Menuju UIN (Malang: UIN-Malang Press, 2008), 63. 
14 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. 

https://www.uin-malang.ac.id/r/160901/membangun-itegrasi-ilmu-dan-agama-pengalaman-uin-maulana-malik-ibrahim-malang.html
https://www.uin-malang.ac.id/r/160901/membangun-itegrasi-ilmu-dan-agama-pengalaman-uin-maulana-malik-ibrahim-malang.html


BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hlm. xxx-xxx 

Nama Penulis dan Judul Jurnal ….. 

 

 

sebagainya. Kedua, ilmu-ilmu sosial, terdiri atas ilmu sosiologi, ilmu psikologi, 
ilmu sejarah dan ilmu antropologi, yang selanjutnya berkembang juga ke dalam 
ilmu-ilmu terapannya, seperti ilmu ekonomi, ilmu pendidikan, ilmu hukum, ilmu 
politik, dan lain sebagainya. Ketiga, ilmu humaniora, seperti filsafat, bahasa dan 
sastra, dan seni.15 

Berbeda dengan model pembagian keilmuan yang seperti itu, di saat yang 
sama, kalangan ilmuan Muslim—utamanya melalui perguruan tinggi Islam, juga 
mengembangkan jenis atau pembagian ilmu-ilmu lain tersendiri, yaitu ilmu-ilmu 
agama Islam. Di perguruan tinggi Islam dikembangkan ilmu-ilmu agama Islam, 
seperti ilmu ushuluddin, ilmu syariah, ilmu tarbiyah, ilmu dakwah, dan ilmu 
adab.16 

Bagan: 
Dikotomi Pembagian Ilmu Agama dan Ilmu Umum17 

 
Karena realitas yang seperti itulah maka secara konseptual telah terjadi 

dikotomi keilmuan. Ilmu pengetahuan sebagaimana berkembang di perguruan 
tinggi umum di satu sisi, dan ilmu-ilmu agama Islam sebagaimana berkembang di 
perguruan tinggi Islam di lain sisi. Ilmu alam, ilmu sosial, dan ilmu humaniora 
dikategorikan sebagai ilmu umum atau sekuler. Sementara ilmu-ilmu agama 
seperti ilmu ushuluddin, ilmu tarbiyah, ilmu dakwah, ilmu syariah dan ilmu adab 
dikategorikan ke dalam ilmu agama-Islam. maka, realitas ini menjadikan 
dikotomi keilmuan semakin kokoh.18  

Berdasarkan pembacaan terhadap akar konseptual dikotomi keilmuan itu, 
Pohon Ilmu menggagas jalan keluarnya. Pertama, al-Qur’an dan Hadis selaku 
sumber ajaran Islam tidak diposisikan di dalam wilayah yang berbeda dengan 
wilayah ilmu pengetahuan, sebagaimana yang selama ini terjadi. Kedua, al-Qur’an 
dan Hadis tidak perlu dikembangkan dengan ilmu-ilmu agama seperti ilmu 
ushuluddin, ilmu tarbiyah, ilmu dakwah, ilmu syariah dan ilmu adab. Akan tetapi, 
al-Qur’an dan Hadis harus dijadikan sebagai sumber semua ilmu.19 

Ketiga, perguruan tinggi Islam tidak perlu membuka jurusan atau cabang 
ilmu yang selama ini disebut sebagai ilmu agama Islam. Perguruan tinggi Islam 
harus sama saja dengan perguruan tinggi umum, dengan membuka dan 
mengembangkan ilmu-ilmu alam, ilmu-ilmu sosial dan illmu-ilmu humaniora. 

 
15 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.   
16 Ibid.  
17 Suprayogo, Paradigma Pengembangan..., 27. 
18 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. 
19 Suprayogo, Paradigma Pengembangan…, 28-30. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 12-28 

Miftahul Badar 

 

7 
 

Perbedaan keduanya adalah terletak pada sumber yang menjadi acuan 
pengembangan keilmuan: perguruan tinggi Islam menggunakan al-Qur’an dan 
Hadis sementara perguruan tinggi umum tidak.20 

Berdasarkan rumusan solusi itu, maka hasilnya ialah perguruan tinggi 
Islam harus merumuskan dan membuka program studi keilmuan seperti 
perguruan tinggi umum. Dengan itu, konsep pembagian ilmu pun akhirnya tidak 
dikotomis, tidak lagi menempatkan ilmu-ilmu agama dan ilmu-ilmu yang selama 
ini dianggap umum dalam wilayah yang terpisah. Keduanya diintegrasikan dalam 
keilmuan, dengan menjadikan al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber yang menjadi 
acuan pengembangan keilmuan.21 

Bagan: 
Integrasi keilmuan22 

 
Dalam konteks itu, Pohon Ilmu memilah pengetahuan ke dalam: 

pengetahuan yang diperoleh dari al-Qur’an dan Hadis, yang disebut sebagai ayat-
ayat qauliyyah; dan pengetahuan tentang jagad raya dan kehidupan ini yang 
diperoleh dari hasil observasi, eksperimetasi dan kerja rasio, yang disebut 
sebagai ayat-ayat kauniyyah. Dalam hal pengembangan keilmuan, Pohon Ilmu 
mengandaikan bahwa perguruan tinggi Islam harus mengembangkan ayat-ayat 
qauniyyah dan ayat-ayat kauniyyah secara sekaligus. Hal ini membedakannya 
dengan perguruan tinggi umum yang hanya mengembangkan ayat-ayat 
kauniyyah.23 

Dalam rumusan itu, dengan memelajari al-Qur’an dan Hadis selaku 
sumber ajaran Islam, seseorang akan memeroleh inspirasi yang bersifat deduktif 
untuk mengembangkan atau mendalami bidang ilmu tertentu. Di saat yang sama, 
hasil-hasil pengembangan atau pendalaman terhadap ilmu itu juga akan 
memberikan kontribusi bagi upaya-upaya memerluas pemaknaan ataupun 
pemahaman terhadap al-Qur’an dan Hadis yang sedang dikaji. Artinya, di sana 
akan terjadi saling berkontribusi antara hulu dan hilirnya.24 

Adapun dalam hal realisasinya, Pohon Ilmu menjelaskan ide integrasi ilmu 
dan agama dengan menggunakan metafora “sebatang pohon besar dan rindang, 

 
20 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.  
21 Ibid.  
22 Suprayogo, Paradigma Pengembangan…, 32. 
23 Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan..., 64. 
24 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.   



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hlm. xxx-xxx 

Nama Penulis dan Judul Jurnal ….. 

 

 

yang akarnya menghujam ke bumi, batangnya kokoh dan besar, berdahan dan 
ranting serta daun yang lebat dan akhirnya pohon itu berbuah yang sehat dan 
segar.” Di dalam metafora ini, terdapat unsur-unsur yang menjadi metafora dari 
pokok-pokok ide Pohon Ilmu.25 

Gambar: 
Metafora Pohon Ilmu26 

 
Pertama, Akar. Unsur ini sebagai gambaran dari kecakapan-kecakapan 

atau ilmu alat yang harus dimiliki untuk melakukan kajian Islam yang bersumber 
dari al-Qur’an dan Hadis. Kecakapan tersebut berupa kemampuan berbahasa 
Arab dan Inggris, logika atau ilmu mantiq, ilmu alam dan ilmu sosial, yang harus 
dikuasai secara penuh sebelum melakukan kajian Islam tersebut. Kedua, batang. 
Unsur ini sebagai gambaran dari obyek kajian Islam, yaitu al-Qur’an, Hadis, 
pemikiran Islam, dan sirah nabawiyah ataupun sejarah Islam lainnya. 
Pendalaman terhadap hal-hal yang diumpamakan sebagai akar dan batang ini 
bersifat wajid-personal (fardhu-‘ain), dalam arti setiap mahasiswa wajib 
mengambil dan menguasainya, tanpa terkecuali dan apapun jurusan yang 
diambil.27 

Ketiga, dahan. Unsur ini sebagai gambaran dari disiplin-disiplin ilmu yang 
dipilih, di mana setiap mahasiswa bebas memilih sesuai dengan minat, bakat dan 
kemampuannya masing-masing. Keempat, buah. Unsur ini sebagai gambaran dari 
hasil-hasil kegiatan kajian agama yang mendalam dan ilmu pengetahuan yang 
cukup, yaitu iman, amal sholeh dan akhlakul karimah. Unsur ketiga dan keempat 
ini bersifat wajib-komunal-opsional (fardhu-kifāyah). Kelima, bumi. Unsur ini 
sebagai gambaran dari kultur akademik yang harus diwujudkan. Asumsinya, 
akademik tanpa disertai dengan pengembangan kulturalnya, maka tidak akan 
mendapatkan kekuatan yang semestinya.28  

Dengan mengacu pada rumusan al-Ghazali, yang membagi kewajiban 
mendalami ilmu ke dalam dua kategori: kewajiban-personal (fardhu-‘ain) dan 
kewajiban-komunal-opsional (fardhu-kifāyah), Pohon Ilmu juga membagi ilmu-

 
25 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. Lihat juga Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan..., 75.  
26 Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan..., 75. 
27 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.   
28 Ibid.  



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 12-28 

Miftahul Badar 

 

9 
 

ilmu pengetahuan yang harus dipelajari oleh mahasiwa ke dalam dua kategori 
itu. Pertama, ilmu-ilmu fardhu-‘ain, yaitu ilmu-ilmu yang harus dipelajari oleh 
setiap mahasiswa tanpa terkecuali. Kedua, ilmu-ilmu fardhu-kifāyah, yaitu ilmu-
ilmu yang harus dipelajari oleh mahasiswa berdasarkan jurusan atau program 
studi yang dipilih, tidak berlaku bagi semua mahasiswa. Dengan model konsepsi 
ini, diandaikan bahwa integrasi keilmuan dapat terjadi secara kokoh.29 

Secara implementatif, gagasan integrasi keilmuan Pohon Ilmu ingin 
melakukan restrukturisasi terhadap bangunan fakultatif keilmuan agama Islam 
yang biasanya selama ini dikembangkan di perguruan tinggi Islam. Misalnya 
dalam pengembangan ilmu pendidikan atau yang selama ini dikenal tarbiyah, 
maka yang harus dilakukan oleh perguruan tinggi Islam ialah mengembangkan 
ilmu pendidikan dengan bersumber dari al-Qur’an dan Hadis, serta menelusuri 
ayat-ayat kauniyyah tentang realitas pendidikan yang relevan melalui observasi, 
eksperimen, dan kerja rasio. Atau misalnya dalam ilmu ushuluddin, maka yang 
harus dilakukan oleh perguruan tinggi Islam ialah mengembangkan ilmu filsafat 
dengan bersumber pada al-Qur’an dan Hadis dan juga ayat-ayat kauniyyah yang 
relevan melalui observasi, eksperimen, dan kerja rasio. Dalam bentuk konkritnya, 
implementasi gagasan Pohon Ilmu ini dapat terlihat sebagaimana struktur di UIN 
Maulana Malik Ibrahim Malang.30 

 
C. Integrasi Keilmuan “Integrated Twin Towers” 

Integrated Twin Towers atau “menara kembar tersambung” merupakan 
metafora dari ide integrasi ilmu dan agama yang berkembang dan pada 
gilirannya berlaku di UIN Sunan Ampel Surabaya. Salah seorang tokoh kunci ide 
ini, meskipun bukan satu-satunya, ialah Nur Syam. Di dalam sebuah tulisannya, 
dia mengungkapkan: “Konsep twin towers sesunggguhnya saya ungkapkan 
ketika saya akan mencalonkan diri sebagai rector IAIN Sunan Ampel, pada bulan 
Agustus 2008. Pada saat itu saya ingin memberi label terhadap pengembangan 
Ilmu Keislaman yang khas IAIN Sunan Ampel Surabaya.”31 

Sebuah latarbelakang agenda penyatuan keilmuan Integrated Twin 
Towers ialah hasil bacaan terhadap realitas bahwa posisi ilmu keagaam masih 
merasa inferior berhadapan dengan ilmu umum. Inferioritas ini tidak hanya 
dalam relasi akademis tapi juga relasi sosial seperti sikap dan tindakan pelaku-
pelakunya. Di samping, itu integrasi keilmuan dipandang sebagai hal yang harus 
dirumuskan. Pasalnya, kegelisahan untuk merumuskan integrasi keilmuan ini 
ternyata tidak semata diidap oleh ilmuan-ilmuan dari kalangan keagamaan atau 
keislaman, melainkan juga ilmuan-ilmuan dari kalangan non-keislaman, misalnya 
John F. Haught.32 

Integrated Twin Towers adalah konsep keilmuan yang lahir atas dasar 
memadukan atau mengintegrasikan antara variabel normatif (wahyu atau agama, 
dalam hal ini Islam) dan ilmu pengetahuan umum atau sains. Ia merupakan buah 
dari upaya UIN Sunan Ampel menyusun paradigma keilmuan yang 

 
29 Ibid. 
30 Ibid.  
31 Nur Syam, “Model Twin Towers Untuk Islamic Studies”. Makalah, dalam 

http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=762, diakses pada: 12 Januari 2022. 
32 Nur Syam, “Membangun Keilmuan Islam Multidisipliner”. Makalah, dalam 

http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=754, diakses pada: 12 Januari 2022. 

http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=762
http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=754


BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hlm. xxx-xxx 

Nama Penulis dan Judul Jurnal ….. 

 

 

mengintegrasikan antara dua entitas yang selama ini diklaim lahir dan terbentuk 
dari dunia yang berbeda itu.33 

Integrated Twin Towers mengandung ide pokok bahwa pertama, 
keilmuan yang bersumber dari agama ataupun yang berasal dari ilmu 
pengetahuan umum (sains) adalah tumbuh dan berkembang dengan dapat 
menyesuaikan karakter dan objek spesifik masing-masing tanpa harus 
menegasikan salah satunya; kedua, kedua keilmuan itu bersifat integrated, 
sehingga dapat saling menyapa, berhubungan harmonis, serta mempertemukan 
dan mengaitkan diri satu sama lain dalam suatu pertumbuhan yang terkoneksi. Ia 
mengisyaratkan keluhuran cita-cita menuju keterciptaan masyarakat yang 
beradab dan berkeadaban; berkapasitas keilmuan berimbang, antara ilmu 
pengetahuan dan teknologi dan penguatan aspek keberimanan dan ketakwaan.34 

Dalam konteks penegasan posisi dan orientasi dari Integrated Twin 
Towers, M. Syamsul Huda mengatakan:  
“...konsep Integrated Twin Towers di atas didirikan tidak dalam agenda islamisasi 
ilmu pengetahuan (sosial‐humaniora serta sains dan teknologi), melainkan lebih 
kepada islamisasi nalar yang diperunutukan untuk mewujudkan iklim keilmuan 
yang saling melengkapi antara ilmu‐ilmu keislaman, sosial‐humaniora, serta 
sains dan teknologi. UIN Sunan Ampel melihat islamisasi nalar lebih bernilai 
strategis daripada Islamisasi ilmu pengetahuan, wilayah geraknya lebih bersifat 
hulu dari pada hilir....”35 

Dalam hal integrasi keilmuan, maksud utama Integrated Twin Towers 
ialah penyejajaran ilmu keislaman dan ilmu umum melalui dialog. Rumusan 
dasarnya ialah pertama, membangun struktur keilmuan yang mana antara ilmu 
keislaman dan ilmu umum (ilmu sosial-humaniora dan ilmu alam) berkembang 
secara memadai dan wajar. Kedua, antara ilmu keislaman dan ilmu umum 
memiliki kewibawaan yang sama, sehingga antara satu dengan lainnya tidak 
saling merasa superior atau inferior. Ketiga, ilmu keislaman berkembang dalam 
kapasitas dan kemungkinan  perkembangannya, demikian pula ilmu umum juga 
berkembang dalam rentangan dan kapasitasnya. Keempat, ilmu keislaman 
laksana sebuah menara yang satu, dan ilmu umum laksana menara yang satunya 
lagi. Kelima, keduanya bertemu dalam puncak yang saling menyapa, yang dikenal 
dengan konsep “ilmu keislaman multidisipliner”, dengan relasi: menara yang satu 
menjadi subject matter dan menara lainnya sebagai pendekatan.36 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
33 Huda, “Integrasi Agama...”, 398. 
34 Ibid. 
35 Ibid., 400. 
36 Nur Syam, “Membangun Keilmuan...”. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 12-28 

Miftahul Badar 

 

11 
 

Gambar: 
Integrasi Keilmuan Integrated Twin Towers37 

 
Secara naratif, konsepsi Integrated Twin Towers dirumuskan dengan: 

pertama, fondasi keilmuannya ialah al-Qur’an dan Hadis. Kedua, satu menara 
ialah keilmuan Islam murni dan terapan, seperti tafsir, hadis, ilmu Fiqh, ilmu 
Kalam, tasawuf, ilmu dakwah, ilmu tarbiyah, dan lain sebagainya. Ketiga, satu 
menara lainnya ialah keilmuan umum: ilmu alam, ilmu sosial dan humaniora, 
seperti ilmu kimia, fisika, sosiologi, antropologi, politik, psikologi, sejarah, filsafat 
dan lain sebagainya. Keempat, di puncaknya terdapat lengkung yang 
menghubungkan antara menara satu dengan lainnya, yaitu pertautan antara dua 
keilmuan, sehingga terdapat sosiologi agama, filsafat agama, antropologi agama, 
ekonomi Islam, politik Islam, dan sebagainya.38 

Bangunan struktur keilmuan tersebut harus diletakkan di atas fondasi al-
Qur’an dan Hadis sebab yang akan dibangun ialah ilmu sosial profetik, ilmu alam 
profetik, serta budaya dan humaniora profetik. Dalam hal ini, keilmuan 
dipandang sebagai trans-teoretik, yaitu teori keilmuan yang tidak hanya utuk 
teori, tetapi untuk kemungkinannya dalam pengembangan masyarakat. Setiap 
teori keilmuan yang dihasilkan hakikatnya adalah bertujuan untuk meningkatkan 
kehidupan masyarakat lebih baik.39 

Untuk pengembangan keilmuan integratif dalam corak Integrated Twin 
Towers, maka harus melakukan restrukturisasi kelembagaan pada level fakultas. 
Dalam hal ini perlu perubahan struktur atau nomenklatur fakultas yang selama 
ini ada, yaitu Fakultas Adab, Fakultas Dakwah, Fakultas Syariah, Fakultas 
Tarbiyah dan Fakultas Ushuluddin. Yang harus dipertimbangkan ialah 
memberikan wadah bagi pengembangan ilmu-ilmu umum, sosial dan humaniora 
dalam wadah yang jelas, sehingga dapat menjadi: Fakultas Adab dan Humaniora, 
Fakultas Dakwah dan Ilmu Sosial, Fakultas Syariah dan Hukum, Fakultas 
Tarbiyah dan Keguruan dan Fakultas Ushuluddin dan Filsafat.40 

Dalam hal realisasinya, gagasan Integrated Twin Towers itu beroperasi 
dalam tiga kerangka kerja: penyatuan ilmu‐ilmu keislaman dan ilmu-ilmu umum: 
sosial‐humaniora, serta sains dan teknologi; pembidangan keilmuan berdasarkan 

 
37 Syaifuddin, “Integrated Twin Towers dan Islamisasi Ilmu”, Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 1 No. 1 

(Mei, 2013), 7. 
38 Nur Syam, “Membangun Keilmuan...”  
39 Ibid. 
40 Ibid. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hlm. xxx-xxx 

Nama Penulis dan Judul Jurnal ….. 

 

 

paradigma Integrated Twin Towers; kerangka kurikulum berdasarkan paradigma 
Integrated Twin Towers.41 

1. Penyatuan Keilmuan.42  
Agenda penyatuan keilmuan terrealisasi dalam pembangunan 

struktur keilmuan integral, sehingga memungkinkan ilmu‐ilmu 
keislaman dan ilmu-ilmu umum dapat berkembang secara memadai, 
wajar, dan harmonis. Demi itu, keseluruhan keilmuan itu perlu 
didudukkan dalam kewibawaan yang sama, sehingga antara satu 
dengan lainnya tidak saling merasa superior atau inferior. Ilmu 
keislaman berkembang dalam kapasitas dan kemungkinan 
perkembangannya, demikian pula ilmu lainnya juga berkembang 
dalam rentangan dan kapasitasnya.  

Sebagaimana tersebut, meskipun kedua keilmuan itu tidak 
terakomodasi dalam satu menara, di mana ilmu keislaman diibaratkan 
sebagai sebuah menara yang satu dan ilmu umum sebagai menara 
yang lain, tapi keduanya diandaikan lahir dari akar yang sama, 
kemudian tersambung dan bertemu dalam puncak yang saling 
menyapa, saling berpegangan, dan saling berikatan. 

Hubungan dua menara itu kemudian diabstraksikan dalam sebuah 
konsep: ilmu   keislaman multidisipliner. Modus operandi yang 
diharapkan ialah menara yang satu menjadi subject matter dan lainnya 
sebagai pendekatan, demikian sebaliknya. Dengan penyatuan 
demikian, maka meskipun keduanya memiliki ruang wilayah masing-
masing, tapi dengan konsep integrated akan membentuk sebuah 
hubungan yang saling menguatkan, sehingga terjalin dialektika yang 
berorientasikan pada produktivitas, bukan kontradiktif. 

2. Pembidangan Keilmuan.43  
Agenda pembidangan keilmuan ditujukan untuk membangun 

sekaligus memperkuat konsepsi dasar konsentrasi keilmuan yang 
harus ditingkatkan oleh  lembaga pendidikan tinggi Islam. Dalam hal 
ini, terdapat berbagai dasar dan ragam pembidangan ilmu 
pengetahuan yang dijadikan patokan untuk menentukan disiplindan 
beserta sub‐disiplinnya. Pertama, pembidangan berdasarkan aspek 
fungsi ilmu. Misalnya, apakah ilmu teoretis atau praktis, ilmu murni 
atau terapan. Kedua, pembidangan berdasarkan sasaran kajian (objek 
studi, subject matter). Melalui sasaran kajian, maka akan terdapat 
kejelasan tentang: ilmu apa masuk dalam bidang apa, sehingga setiap 
ilmu yang memiliki objek material yang sama akan dapat 
dikelompokkan dalam satu bidang yang sama. Ketiga, pembidangan 
berdasarkan aspek pendekatannya, yaitu upaya untuk memadukan 
berbagai   disiplin keilmuan, menempatkan yang satu sebagai 
pendekatan dan yang lainnya sebagai fokus pembelajaran. Dengan ini, 
diharapkan ilmu-ilmu dapat berkembang cepat, sehingga 
dimungkinkan menularkan energi positif terhadap tumbuhnya 

 
41 Huda, “Integrasi Agama...”, 400. 
42 Ibid., 400-402. 
43 Ibid., 402-403. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 12-28 

Miftahul Badar 

 

13 
 

disiplin‐disiplin keilmuan baru yang merupakan gabungan antara dua 
ilmu pengetahuan. 

3. Kerangka Kurikulum.44  
Agenda kerangka kurikulum berdasarkan paradigma Integrated 

Twin Towers digerakkan melalui penguatan tiga pilar program 
akademik. Ketiga pilar tersebut bermakna penting untuk memperkuat 
keilmuan keislaman di satu sisi, dan spiritualisasi keilmuan umum di 
sisi lain. 

Ketiga pilar program akademik dimaksud ialah pertama, penguatan 
ilmu‐ilmu keislaman murni tapi langka, misalnya ilmu falak. Melalui 
ini, ilmu‐ilmu keislaman murni yang termasuk katagori langka akan 
dieksplorasi semaksimal mungkin, sehingga keberadaannya tidak lagi 
dipandang sekadar pelengkap, melainkan mendapat perhatian dan 
perlakuan sama sebagaimana disiplin ilmu-ilmu umum, 
diperhitungkan sebagai salah satu kajian akademik sentral dalam 
proses penyelenggaran pendidikan.  

Kedua, integralisasi keilmuan Islam pengembangan dengan 
keilmuan sosial- humaniora. Bentuk konkretnya antara lain 
pergerakan keilmuan keislaman pengembangan dengan menggunakan 
dua cara sekaligus: melalui perspektif sasaran kajian dan pendekatan 
kajian. Misalnya, keilmuan Islam pengembangan akan menjadi sasaran 
kajian, dan keilmuan sosial‐humaniora sebagai pendekatannya, dan 
sebaliknya. Ketiga, pembobotan keilmuan sains dan teknologi dengan 
keilmuan Islam. Dalam hal ini, disadari bahwa setiap keilmuan 
memiliki standar pencapaian kompetensi tersendiri yang khas, 
berdasarkan ciri dan karakteristik keilmuan tertentu. Bentuk 
konkretnya antara lain pengasramaan melalui  model  pesantran  di  
kampus  dan  penyelenggaraan Program Peningkatan Penalaran 
Keislaman (The Program for Advancement of Islamic Learning).  

 
D. Pohon Ilmu dan Integrated Twin Tower 

Secara garis besar, pokok-pokok paradigmatik dari Pohon Ilmu dapat 
dikerucutkan ke dalam beberapa simpulan utama. Pertama, wahyu memiliki 
kualitas-kebenaran mutlak, sementara ilmu pengetahuan memiliki kualitas-
kebenaran relatif.45 Wahyu bersifat universal, sementara ilmu pengetahuan 
bersifat teknis-partikular.46 Dua kualitas kebenaran: wahyu dan ilmu 
pengetahuan diletakkan secara terpadu atau terintegrasi. Kedua hal itu memang 
menempati posisi yang berbeda, tetapi tidak boleh diperlakukan secara terpisah. 
47 al-Qur’an dan Hadis harus dijadikan sebagai sumber semua ilmu.48 Artinya, di 
sana akan terjadi saling berkontribusi antara hulu dan hilirnya.49 

 
44 Ibid., 403-405. 
45 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. 
46 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. Bandingkan Imam  Suprayogo  &  Rasmito,  Perubahan Pendidikan 

Tinggi Islam: Refleksi Perubahan IAIN/STAIN Menuju UIN (Malang: UIN-Malang Press, 2008), 63. 
47 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”. 
48 Suprayogo, Paradigma Pengembangan…, 28-30. 
49 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.   



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hlm. xxx-xxx 

Nama Penulis dan Judul Jurnal ….. 

 

 

Kedua, al-Qur’an dan Hadis tidak perlu dikembangkan dengan ilmu-ilmu 
agama seperti ilmu ushuluddin, ilmu tarbiyah, ilmu dakwah, ilmu syariah dan 
ilmu adab. Akan tetapi, al-Qur’an dan Hadis harus dijadikan sebagai sumber 
semua ilmu.50 Ketiga, perguruan tinggi Islam harus sama saja dengan perguruan 
tinggi umum, dengan membuka dan mengembangkan ilmu-ilmu alam, ilmu-ilmu 
sosial dan illmu-ilmu humaniora. Perbedaan keduanya adalah terletak pada 
sumber yang menjadi acuan pengembangan keilmuan: perguruan tinggi Islam 
menggunakan al-Qur’an dan Hadis sementara perguruan tinggi umum tidak.51  

Keempat, pengetahuan dibagi ke dalam: pengetahuan yang diperoleh dari 
al-Qur’an dan Hadis, yang disebut sebagai ayat-ayat qauliyyah; dan pengetahuan 
tentang jagad raya dan kehidupan ini yang diperoleh dari hasil observasi, 
eksperimetasi dan kerja rasio, yang disebut sebagai ayat-ayat kauniyyah. 
Perguruan tinggi Islam harus mengembangkan ayat-ayat qauliyyah dan ayat-ayat 
kauniyyah secara sekaligus.52 Kelima, kedudukan ilmu-ilmu berhubungan dengan 
mahasiswa, dibagi menjadi dua bagian: ilmu-ilmu fardhu-‘ain, yaitu ilmu-ilmu 
yang harus dipelajari oleh setiap mahasiswa tanpa terkecuali. Kedua, ilmu-ilmu 
fardhu-kifāyah, yaitu ilmu-ilmu yang harus dipelajari oleh mahasiswa 
berdasarkan jurusan atau program studi yang dipilih, tidak berlaku bagi semua 
mahasiswa. Dengan model konsepsi ini, diandaikan bahwa integrasi keilmuan 
dapat terjadi secara kokoh.53 

Demikian halnya, secara garis besar pokok-pokok paradigmatik dari 
Integrated Twin Towers dapat dikerucutkan ke dalam beberapa simpulan utama. 
Pertama, wahyu tidak dimaknai sebagaimana Pohon Ilmu memaknainya. Wahyu 
lebih menjadi sebagai sumber bagi semangat pembangunan ilmu sosial profetik, 
ilmu alam profetik, serta budaya dan humaniora profetik. Dalam hal ini, keilmuan 
dipandang sebagai trans-teoretik, yaitu teori keilmuan yang tidak hanya utuk 
teori, tetapi untuk kemungkinannya dalam pengembangan masyarakat. Setiap 
teori keilmuan yang dihasilkan hakikatnya adalah bertujuan untuk meningkatkan 
kehidupan masyarakat lebih baik.54  

Kedua, penyejajaran ilmu keislaman dan ilmu umum melalui dialog. 
Keilmuan yang bersumber dari agama ataupun yang berasal dari ilmu 
pengetahuan umum (sains) adalah tumbuh dan berkembang dengan dapat 
menyesuaikan karakter dan objek spesifik masing-masing tanpa harus 
menegasikan salah satunya. Ketiga, Integrated Twin Towers didirikan tidak 
dalam agenda islamisasi ilmu pengetahuan (sosial‐humaniora serta sains dan 
teknologi), melainkan lebih kepada islamisasi nalar yang diperunutukan untuk 
mewujudkan iklim keilmuan yang saling melengkapi antara ilmu‐ilmu keislaman, 
sosial‐humaniora, serta sains dan teknologi.55  

Keempat, membangun struktur keilmuan yang mana antara ilmu 
keislaman dan ilmu umum (ilmu sosial-humaniora dan ilmu alam) berkembang 
secara memadai dan wajar. Ilmu keislaman dan ilmu umum memiliki 
kewibawaan yang sama, sehingga antara satu dengan lainnya tidak saling merasa 

 
50 Suprayogo, Paradigma Pengembangan…, 28-30. 
51 Suprayogo, “Membangun Integrasi...”.  
52 Suprayogo & Rasmito, Perubahan Pendidikan..., 64. 
53 Ibid. 
54 Ibid. 
55 Ibid., 400. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 12-28 

Miftahul Badar 

 

15 
 

superior atau inferior. Ilmu keislaman berkembang dalam kapasitas dan 
kemungkinan  perkembangannya, demikian pula ilmu umum juga berkembang 
dalam rentangan dan kapasitasnya. Kelima, ilmu keislaman laksana sebuah 
menara yang satu, dan ilmu umum laksana menara yang satunya lagi. Keduanya 
bertemu dalam puncak yang saling menyapa, yang dikenal dengan konsep “ilmu 
keislaman multidisipliner”, dengan relasi: menara yang satu menjadi subject 
matter dan menara lainnya sebagai pendekatan.56 Hubungan dua menara itu 
kemudian diabstraksikan dalam sebuah konsep: ilmu keislaman multidisipliner. 
Modus operandi yang diharapkan ialah menara yang satu menjadi subject matter 
dan lainnya sebagai pendekatan, demikian sebaliknya. 

 

KESIMPULAN 

Untuk memberikan argumentasi logis mempelajari ilmu-ilmu umum di 
perguruan tinggi Islam, sekaligus membedakannya dengan perguruan tinggi umum, 
maka dalam Pohon Ilmu, wahyu dalam al-Qur’an dan Hadis, bersama ilmu-ilmu agama, 
diandaikan sebagai ayat-ayat qauliyyah, dan sumber-sumber ilmu-ilmu umum: 
observasi, eksperimen dan penalaran logis, sebagai ayat-ayat kauniyyah. Mempelajari 
ayat-ayat qauliyyah merupakan fardhu-‘ayn, sementara mempelajari ayat-ayat 
kauniyyah merupakan fardhu-kifāyah.  

Dalam Pohon Ilmu, wahyu dan ilmu-ilmu agama sebagai pokok, yang tersebar ke 
berbagai sub atau bagian berupa ilmu-ilmu pengetahuan yang dipelajari. 
Konsekuensinya, Pohon Ilmu mengandaikan restrukturisasi secara mendasar terhadap 
fakultas-fakultas atau pembagian keilmuan yang selama ini diselenggarakan. Pasalnya, 
semua ilmu keislaman adalah menjadi batang, sementara ilmu umum seperti sains, 
sosial dan humaniora menjadi cabang atau dahan. Pengembangan semua dahan atau 
cabang otomatis bertumpu pada batang. 

Beda halnya, Integrated Twin Tower ingin memadukan keilmuan Islam di satu 
sisi dan keilmuan umum di sisi lain secara dialogis. Kedudukan kedua keilmuan tersebut 
memiliki kewibawaan yang sama, sehingga antara satu dengan lainnya tidak saling 
merasa superior atau inferior, dan tetap berada di “ekosistem” masing-masing. Hanya 
saja, kedua keilmuan itu harus terhubungkan melalui nalar keislaman atau Islamisasi 
nalar yang berbentuk konkrit berupa konsep: ilmu keislaman multidisipliner, di mana 
antara keduanya saling menyapa, berdialog, berhubungan dengan saling menjadikan 
subject matter dan lainnya sebagai pendekatan, demikian sebaliknya. 

Konsekuensi dari paradigma pengintegrasian keilmuan itu, cukup memerlukan 
nomenklaturisasi fakultas-fakultas atau pembagian bidang kajian keilmuan, tanpa perlu 
memerlukan perombakan struktur secara fundamaental. Hanya saja, tantangannya tapi 
sekaligus kuncinya ialah konsistensi dan kekuatan “jembatan” penghubung di antara 
dua menar: menara keilmuan Islam di satu sisi dan menara keilmuan umum di lain sisi. 
Pasalnya, jembatan tersebut adalah core dari integrasi keilmuan. Andai saja jembatan itu 
tidak berkelayakan, tampaknya integrasi keilmuan sulit dapat diupayakan. 

Dalam pembacaan secara tipologis, paradigma Integrated Twin Towers lebih 
bersifat dialogis ketimbang integralistik, sementara Pohon Ilmu lebih bersifat integratif 
ketimbang integralistik. Dalam integrasi keilmuan, Integrated Twin Towers lebih 
bersifat terbuka, dinamis, dan hormat terhadap segala bentuk macam disiplin keilmuan 
tanpa harus bersikap inferior dan mengesampingkan daya nalar kritis, sekaligus 
cenderung proporsional, tanpa mereduksi identitas, prinsip dan jati diri masing-masing 

 
56 Nur Syam, “Membangun Keilmuan...”. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. xx, No. xx, Juli 20xx, hlm. xxx-xxx 

Nama Penulis dan Judul Jurnal ….. 

 

 

keilmuan. Sementara Pohon Ilmu dalam hal integrasi keilmuannya, lebih bersifat 
melebur semua jenis ilmu ke dalam satu kotak dengan sumber utama Tuhan, dalam hal 
ini wahyu, sedangkan sumber-sumber ilmu lainnya sebagai penunjang 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Aziz, Abd. “Paradigma Integrasi Sains dan Agama: Upaya Transformasi IAIN Lampung Ke arah 

UIN”, al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama, Vol. 8, No. 2 (2013). 

Huda, M. Syamsul. “Integrasi Agama dan Sains Melalui Pemaknaan Filosofis Integrated Twin 

Towers UIN Sunan Ampel Surabaya,” Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, Vol. 7, No. 

2 (Desember, 2017). 

Suprayogo, Imam. &  Rasmito,  Perubahan Pendidikan Tinggi Islam: Refleksi Perubahan IAIN/STAIN 

Menuju UIN. Malang: UIN-Malang Press, 2008. 

Suprayogo, Imam. “Membangun Integrasi Ilmu dan Agama: Pengalaman UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang”, makalah, dalam https://www.uin-malang.ac.id/r/160901/membangun-

itegrasi-ilmu-dan-agama-pengalaman-uin-maulana-malik-ibrahim-malang.html, diakses 

pada: 12 Januari 2022. 

Suprayogo, Imam. Paradigma Pengembangan Keilmuan di Perguruan Tinggi: Konsep Pendidikan Tinggi yang 

Dikembangkan UIN Malang. Malang: UIN Malang Press, 2005. 

Syaifuddin, “Integrated Twin Towers dan Islamisasi Ilmu”, Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 1 

No. 1 (Mei, 2013), 7. 

Syam, Nur. “Membangun Keilmuan Islam Multidisipliner”. Makalah, dalam 

http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=754, diakses pada: 12 Januari 2022. 

Syam, Nur. “Model Twin Towers Untuk Islamic Studies”. Makalah, dalam 

http://nursyam.uinsby.ac.id/?p=762, diakses pada: 12 Januari 2022. 

Wijaya, Aksin. Satu Islam: Ragam Epistemologi, dari Epistemologi Teosentrisme  ke Antroposentrisme. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014. 

Zainiyati, Husniyatus Salamah. Desain Pengembangan Kurikulum IAIN Menuju UIN Sunan Ampel: 

Dari Pola Pendekatan Dikotomis ke Arah Integratif Multidipliner-Model Twin Towers. Surabaya: 

UIN Sunan Ampel Press, 2016. 

 


