BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Model Integrasi Nilai Islam dan Sains Beserta Implementasinya di Dunia
Islam

Devi Nur Faizah'
Institut Alif Mubammad Imam Syafi'i
devifaizah66(@email.com

Article History

Received : 08/12/2024
Revised :18/12/2024
Accepted : 05/01/2025
Abstrak

Abrtikel ini bertujuan untuk mengklasifikasi model integrasi nilai Islam dan sains, serta implementasinya di
dunia Islam. Metode penelitian menggunakan studi kepustakaan, yakni mengumpulkan data dari berbagai
sumber referensi primer dan sekunder berkaitan dengan tema yang dibabas. Dari pembabasan dapat disimpulkan
babwa integrasi nilai Islam dan sains itn sangat penting dan menjadi kebutubhan di zaman modern. Integrasi
dilaknkan untuk menghadapi perang pemikiran dari hegemoni Barat yang sefuler-liberal, materialistik, dan
ateis, serta membentengi diri dari propaganda intelektual muslim westernized, sekaligns memperbaiki sikap
ulama konservatif-literal yang menolak modernitas. Terdapat empat model integrasi, yaitu Saintifikasi Islam,
Islamisasi Sains, Pembudayaan Sains Islam berbasis wabyn, dan penggabungan antara beberapa model.
Implementasi Saintifikasi Islam didominasi oleh akademisi yang kuat di ajaran agama, lalu memperkokobnya
dengan bukti ilmiah. Islamisasi Sains didominasi oleh akademisi yang kuat di bidang sains, laln memperknat
dengan landasan Al-Qur'an, Hadits, dan pemikiran nlama muslim. Pembudayaan Sains Islam dilaknkan oleh
para ilmmwan yang abli ilmn agama dan sains secara ontologis, metodologis, dan aksiologis, serta bangga dengan
identitas Islam. Sementara gabungan dua atau beberapa model didominasi oleh lembaga-lembaga pendidikan dan
para akademisi yang mengutamakan tujuan untuk membuktikan babwa Allabh menciptakan segala sesuatn itn pasti ada
kemaslabatan bagi alam semesta dan menyadarkan manusia untuk menjanhi kemudharatan.

Kata Kunci: Integrasi, Nilai Islam, Sains, Saintifikasi, Islamisasi

Abstract:

This article aims to classify the integration model of Islamic values and science, and their implementation in the Islamic world.
The research method uses library research, which is collecting data from various primary and secondary reference sources
relating to the themes discussed. From the discussion, it conld be concluded that the integration of islamic values and science is
very important and a necessity in modern era. Integration is carried out to face the war of thought of Western secular-liberal,
materialistic and atheist hegemony, and fortify themselves from westernized muslim intelectnal propaganda, while at the same
time improving the attitude of conservative-literal clerics who reject modernity. There are four models of integration; Islamic
Scientification, Islamization of Science, babituation of Islamic science based on revelation, and the integration of several
integration models. The implementation of Islamic Scientification is strongly dominated by academicians in the teachings of
relegion, then strenthening it with scientific evidence. The Lslamization of Science is stronlyg dominated by academicians in the
field of science, then strengtened with the foundation of the al-Qur'an, hadits, and the thought of muslim scholars. The
habitnation of islamic science was carried out by scientists who are experts in religions and scientific sciences ontologically,
methodologically, and axiologically, and proud of islamic identity. While the combination of two or several models of
integration is dominated by educational institutions and academicians that prioritize the goal of proving that Allah created all
things, there must be benefits for the universe and awakening people to stay away from dangerous things.

Keywords: Integration, Islamic 1V alues, Science, Scientification, Islamization

94


mailto:devifaizah66@email.com

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Pendahuluan

Sejak dahulu hubungan agama Kristen dan sains sangat tidak harmonis. Dogmatisme ajaran
pendeta Gereja dan rasionalisme ilmuwan Barat sering berbenturan dan terjadi konflik memanas.
Syamsuddin Arif menggambarkan konflik tersebut dengan terjadinya praktik-praktik kondemnasi,
persekusi, immurasi, inkuisisi, dan eksekusi. Beberapa ilmuwan diburu sewenang-wenang,
diinterogasi, disakiti, dikucilkan, dipenjara seumur hidup, atau bahkan langsung dihukum mati
seperti Galileo Galilei, Giordano Bruno, dan Baruch Spinoza.! Berawal dari konflik, lalu
hubungan tersebut berkembang menuju kontak dan konfirmasi. Sikap para pendeta dan ilmuwan
Barat terhadap hubungan ini juga beragam. Ada yang bersikap apatis menolak mentah-mentah,
tapi ada juga yang berusaha membangun relasi saling melengkapi dan atau penyatuan. Dalam
konteks ini Ian G. Barbour membagi sikap ilmuwan Barat dan hubungan agama Kristen dengan
sains menjadi empat. Yakni (1) konflik, (2) independen berjalan sendiri-sendiri, agama Kristen
dan sains tidak saling terkait, (3) dialog untuk mengambil hal-hal positif dari masing-masing
agama dan sains, dan (4) melakukan integrasi antara keduanya.

Berbeda dart Kristen, dalam Islam hubungan agama dan sains telah disepakati tidak ada
konflik pertentangan. Sebaliknya, hubungan keduanya saling terkait, saling melengkapi, dan saling
memperkuat. Meski demikian wacana ini masih menjadi tema menarik untuk dikaji hingga saat
ini. Terutama sejak kekalahan Turki Utsmani karena ketertinggalan sains dan teknologi militer
dari peradaban Barat. Mereka ‘terpaksa’ harus belajar sains Barat yang lebih maju. Ketertinggalan
ini ternyata juga melanda pada mayoritas penduduk negara-negara muslim di Timur Tengah,
Afrika, dan Asia setelah perang dunia I dan II. Para ulama, filosof, dan ilmuwan muslim lalu
harus bertindak untuk merespon fenomena ini. Sikap mereka menghadapi hegemoni sains Barat
berbeda-beda. Seperti sikap ilmuwan Barat yang dikelompokkan oleh Ian Barbour di atas, ulama
dan ilmuwan muslim juga terbagi menjadi empat kelompok besar.

Pertama, kelompok ulama konservatif-literal yang menolak modernitas dan sains karena
lebih mengutamakan pelaksanaan syariat Islam dan amalan ibadah praktis, serta menganggap

sains Barat itu sesat menyesatkan. Seperti Maryam Jameelah menolak sains Barat karena sesat dari

1 Syamsuddin Arif, “Sains di Dunia Islam: Fakta Historis-Sosiologis”, Researchgate. net yang diunggah pada
tanggal 23 April 2017 dan diunduh tanggal 09 Februari 2020 di alamat hatps:
//www.researchgate.net/publication/316408878, 83.

2 Jan G. Barbour, When Science Meets Religion: Enemies, Strengers, or Patners?, (San Fransisco: Harper
San Fransisco, 2000), 17-27, 40-42.

95



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

akarnya dan tidak ada nilai moral.” Ulama India, Nawab Alauddin menolak teleskop hanya karena
khawatir dan menganggapnya akan merusak iman seseorang.*

Kedua, kelompok intelektual westernized yang mengambil sains Barat secara menyeluruh
tanpa proses filterasi. Menurut kelompok ini umat Islam harus mengadopsi sains Barat apa
adanya guna mencapai kejayaan dan kemakmuran di segala bidang. Jika sudah mengadopsi sains
Barat, tapi umat Islam masih saja tertinggal, maka yang patut ‘disalahkan’ adalah agama. Di posisi
ini umat Islam harus berani meninggalkan agama seperti yang dilakukan oleh Mustafa Kemal
Ataturk (1923-1938 M) saat menjadi presiden Turki. Ataturk menghapus semua institusi Islam,
mengganti hukum Islam dengan hukum Barat, membangkitkan kembali budaya pra-Islam,
mengganti budaya berpakaian islami dengan pakaian model budaya Barat, melegalkan produksi,
distribusi, dan konsumsi minuman beralkohol secara besar-besaran. Inilah proses westernisasi.
Westernisasi model ini pernah juga diusulkan oleh sastrawan Mesir Taha Husein (1889-1973M)
dalam buku Mustagbal al-Tsaqgafah fi Mishr. Husein mengatakan bahwa kalau umat Islam Mesir
ingin maju, maka mereka harus mengikuti jejak Eropa dalam semua hal.’ Inilah yang
dikhawatirkan oleh Rasulullah Saw dalam sabdanya, “Sungguh kalian akan mengikuti langkah
orang-orang sebelum kalian sejengkal demi sejengkal, dan sehasta demi sehasta. Kalaupun mereka
menempuh masuk lubang dhabb (hewan sejenis biawak), niscaya kalian akan menempuhnya
juga.” Kami mengatakan, “Ya Rasulullah, apakah jalan orang-orang Yahudi dan Nasrani?” Beliau
menjawab, “Siapa lagi kalau bukan mereka.” (HR. Bukhori)® Kedua kelompok di atas oleh Fadlih
Rifenta (2019) diklasifikasikan menjadi dua. Kelompok pertama tegas menolak modernitas dan
Barat agar sains Islam dapat berkembang berdasar pada ajaran Islam itu sendiri. Kelompok kedua
sebagai masyarakat rasional dan ilmiah yang menetima semua sains Barat tanpa proses filterasi.’

Ketiga, kelompok sekuler-liberal. Mereka hampir sama dengan kelompok kedua yang
mengadopsi sains Barat. Perbedaannya kelompok westernized meninggalkan peran agama dalam

semua hal, sementara kelompok sekuler-liberal memisahkan antara agama dan sains, hingga

3 Maryam Jameelah adalah seorang muallaf dari bangsa Yahudi Amerika. [a menyatakan bahwa sains
Barat itu tidak dibimbing oleh nilai moral. Sains barat itu dibimbing oleh sikap materialis, imperialis, dan
kesombongan. Sains Barat itu sesat dari akarnya, maka cabang dan buahnya pasti juga sesat, dan harus
ditolak. Dikutip oleh Pervez Hoodbhoy dalam bukunya Ikhtiar Menegakkan Rasionalitas, Antara Sains dan
Ortodoksi Islam, terj. Sari Meutia, (Bandung: Mizan, 1996), 60-65.

4 Ehsan Masood, Science and Islam; A History, (London: Icon Books, 2009), 201.

5 Thaha Husein, Mustagbal al-Tsaqgafah fi Mishr, (Beirut: Dar al-Kitab al-Lubnani, 1973), 50.

6 Hadits ini diriwayatkan dari sahabat Abu Sa’id al-Khudrey. Lihat di Imam Al-Bukhori, Ensiklopedia
Hadits; Shahih Al-Bukhori, nomor 3197, Terj. Masyhar dan Muhammad Suhadji, Cet 1 (Jakarta: Almabhira,
2011),130.

7 Fadlih Rifenta, “Konsep Pemikiran Mehdi Gholsani terhadap Sains Islam dan Modern”, Jurnal Kalimah
Volume 17, Nomor 2, (Ponorogo: Fakultas Ushuluddin Universitas Darussalam, 2019), 1.

96



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

mereka bebas berpendapat dan bersikap tanpa terikat oleh doktrin agama. Jika terjadi
pertentangan, maka merupakan kewajiban bagi mereka untuk menafsir ulang ajaran agama agar
sesual dengan sains Barat dan logika hawa nafsu. Inilah proses sekulerisasi-liberalisasi. Sekulerisasi
mempersempit peran agama dengan mengkhususkan urusan pribadi dan akhirat, sementara
urusan duniawi menjadi otoritas sains dan rasionalitas akal. Agama tidak boleh ikut campur dalam
urusan duniawi. Jika terjadi konflik saling bertentangan, maka harus dilakukan liberalisasi agar
agama ditafsir ulang untuk disesuaikan dengan sains Barat secara bebas tidak terikat. Di antara
intelektual yang melakukan sekulerisasi-liberalisasi adalah Sir Ahmad Khan (1817-1898 M). Khan
sangat mengagumi pemerintahan Inggris dan selalu setuju pada sikap umat Kristen Inggris di
India. Khan menyatakan bahwa Alquran harus ditafsir ulang dan disesuaikan dengan sains
modern, menafikan mukjizat nabi, dan meyakini manusia memiliki kebebasan mutlak untuk
memanfaatkan daya akal yang diciptakan oleh Allah untuknya.® Proses sekulerisasi-liberasi Khan
ini di Indonesia diproklamasikan oleh Ulil Abshar-Abdalla bersama teman-temannya dengan
mendirikan Jaringan Islam Liberal (JIL) pada Mei 2001. Tujuan utama JIL adalah melakukan
kritik terhadap pemahaman keislaman yang fundamentalis, radikal, dan cenderung pada
kekerasan, serta menyebarkan pemahaman Islam yang lebih rasional, kontekstual, humanis, dan
pluralis. Ia juga menyatakan bahwa Islam harus selalu dikronfontasikan dengan realitas sosial yang
terus berubah. Al-Qur’an dan hadits harus dikontekstualisasikan, terutama yang terkait dengan
kehidupan sosial politik.’

Keempat, kelompok ulama dan ilmuwan muslim yang bangga dengan identitas Islam dan
memiliki komitmen tinggi untuk memajukan umat Islam dan peradabannya. Mereka menyatukan
dan memadukan antara nilai-nilai agama Islam dan sains modern dengan berbagai model. Mereka
memperkenalkan beragam istilah dari pola dan bentuk hubungan penyatuan tersebut. Di
antaranya interaksi, kombinasi, interkoneksi, dan integrasi.

Interaksi berarti hal yang melakukan aksi, berhubungan, dan mempengaruhi.’ Interaksi
berarti juga suatu jenis tindakan atau kegiatan yang terjadi ketika dua atau lebih objek saling
mempengaruhi atau memiliki efek satu sama lain. Yaitu hubungan dua arah antara yang satu

dengan yang lain melalui kontak dan komunikasi antar pelaku, sebagai lawan dari hubungan satu

8 Aziz Ahmad, Islamic Modernism in India and Pakistan 1857-1964, (London: Oxfort University Press,
1967), 78.

9 Ulil Abshar-Abdalla, “Menjadi Muslim Dengan Perspektif Liberal” dalam website IslamLib yang diunggah
pada tanggal 25 Agustus 2008 dan diunduh pada tanggal 06 Februari 2020 dari http://islamlib.com/
gagasan/islam-liberal/menjadi-muslim-denganperspektif-liberal/, 1-5.

10 Tim Perumus, Kamus Besar Bahasa Indonesia (online)avalible, diunduh pada tanggal 07 Februari 2020
di https://kbbi.web.id /interaksi

97



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

arah pada sebab akibat atau aksi reaksi. Interaksi positif akan menghasilkan kerja sama. Interaksi
negatif akan menghasilkan pertentangan dan konflik. Di antara intelektual yang menggunakan
istilah ini adalah ahli fisika teoritis muslim dari Indonesia lulusan Hiroshima University Jepang,
Agus Purwanto. Agus menggunakan istilah interaksi ketika menjadikan “Interaksi Islam dan
Sains” sebagai subjudul dalam buku Nalar Ayat-Ayat Semesta." Adapun istilah kombinasi
digunakan oleh seorang pemikir muslim dan inspirator berdirinya negara Pakistan Muhammad
Igbal dalam buku The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Igbal menulis:

“Vision without power does bring moral elevation, but cannot give a lasting culture. Power
without vision tends to become destructive and inhuman. Both must combine for the spiritual

expansion of humanity”'*

(Visi tanpa kekuasaan akan bisa membawa peningkatan moral, tapi
tidak bisa membentuk budaya yang bersifat langgeng. Kekuasaan tanpa visi akan membawa
kemusnahan dan hilangnya nilai-nilai kemanusiaan. Keduanya harus dikombinasikan untuk
membentuk pengembangan nilai spiritual kemanusiaan)”

Sementara kata interkoneksi berarti hubungan satu sama lain." Istilah ini biasanya dipakai
dalam istilah keterhubungan antar jaringan telekomunikasi dari para penyelenggara yang berbeda.
Dalam dunia ilmu pengetahuan interkoneksi bermakna keterhubungan antara berbagai disiplin
ilmu pengetahuan yang berbeda-beda. UIN Sunan Kalijaga menggunakan istilah pendekatan
integratif-interkonektif dalam pembidangan mata kuliah yang mencakup tiga dimensi
pengembangan ilmu dalam Islam (h}adarah al-nass, h}adarah al-‘ilm, h}adarah al-falsafah). Ide
interkoneksi ini dirumuskan menggunakan paradigma “Jaring Laba-Laba Ilmu Pengetahuan”,
dengan menjadikan al-Qur’an dan Hadits sebagai pusat jaring tersebut. Dengan harapan al-Qur’an
dan Hadits dapat menjiwai dan menginspirasi bagi semua ilmu yang berada pada jaring luarnya.
Yaitu; 1) Lingkaran jaring pertama berupa ilmu-ilmu keislaman klasik, seperti Figih, Teologi,
Tasawwuf, dan Filsafat. 2) lingkaran jaring kedua berupa ilmu-ilmu alam, sosial dan humaniora. 3)
Lingkaran jaring ketiga berupa ilmu-ilmu dan hasil penemuanpenemuan kontemporer. Semua
ilmu tersebut harus terpadu dan saling terkait sebagai interconnected entities.'

Akan tetapi mayoritas ulama dan ilmuwan muslim lebih condong menggunakan istilah

integrasi daripada istilah lain. Integrasi di sini bermakna perpaduan, pembauran, dan penyatuan

11 Agus Purwanto, Nalar Ayat-Ayat Semesta: Menjadikan Al-Qur’an sebagai Basis Konstruksi [lmu
Pengetahuan, (Bandung: PT Mizan Pustaka, 2015), 160.

12 Muhammad Igbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, (Lahore: Institute of Islamic
Culture, 1996), 73.

13 Tim Perumus, Kamus Besar ... di https://kbbi.web.id/interkoneksi

14 Tim CTSD UIN Sunan Kalijaga, Sukses Di Perguruan Tinggi: Sosialisasi Pembelajaran di Perguruan
Tinggi bagi Mahasiswa Baru UIN Suanan Kalijaga, (Yogyakarta: Syuka Press, 2015), 12-19.

98



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

antara dua atau lebih obyek hingga menjadi kesatuan yang utuh dan bulat.” Ian Barbour (2000:
27-28) memaknai integrasi dengan menggabungkan unsur agama dan sains. Bisa jadi unsur sains
masuk ke agama, unsur agama masuk ke sains, atau keduanya sama-sama saling melengkapi untuk
membangun sebuah pengetahuan. Ini disampaikan saat Barbour membagi relasi antara agama dan
sains menurut perspektif Kristen dalam empat bentuk; konflik, independen, dialog, dan
integrasi.'® Salah satu wujud realisasi integrasi nilai Islam dan sains di Indonesia adalah banyaknya
TAIN (Institut Agama Islam Negeri) dan STAIN yang berubah menjadi UIN (Universitas Islam
Negeri) yang mengintegrasikan nilai Islam dalam semua disiplin keilmuan. Meskipun dalam
aplikasi operasional penerjemahan integrasi tidak sama antar lembaga. Di sinilah peneliti fokus
meneliti model dan penerapan integrasi nilai Islam dan sains di dunia Islam. Rumusan masalahnya
mengapa integrasi nilai Islam dan sains sangat penting di zaman modern? Bagaimana integrasi
nilai Islam dan Sains diimplementasikan oleh umat Islam? Bagaimana mengklasifikasi penerapan

model integrasi nilai Islam dan sains?

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan.
Penelitian kualitatif menghasilkan berbagai informasi berupa catatan dan data deskriptif dari teks
yang diteliti. Penelitian kepustakaan menggunakan teknik pengumpulan data, yakni kajian pustaka
dan dokumentasi. Menurut Anwar Sanusi (2016), yakni mencari data terkait variabel berupa
catatan, buku, makalah, artikel jurnal dan sebagainya dari buku-buku teks, jurnal ilmiah, referensi
statistik, hasil-hasil penelitian dari skripsi, tesis, desertasi, dan karya tulis ilmiah lain di internet,
serta sumber-sumber lain yang relevan. Penelitian ini bersifat deskriptif yang berfokus pada
penjelasan sistematis tentang fakta model integrasi dan implementasinya yang diperoleh saat
penelitian."” Sumber-sumber tersebut, ada yang berupa sumber primer dan sekunder terkait
dengan tema integrasi Islam dan sains. Data-data model integrasi nilai Islam dan sains di dunia
Islam dicari, disajikan, dan dianalisis menggunakan teknik analisis isi agar lebih ringkas dan
sistematis. Analisis isi merupakan analisis ilmiah tentang isi pesan suatu data.'®

Hasil Penelitian dan Pembahasan

A. Urgensi Integrasi Nilai Islam Di Zaman Modern

Ketika pertentangan antara agama dan sains dalam Islam dinyatakan tidak ada,
maka sebenarnya secara otomatis tidak perlu wacana integrasi nilai Islam dan sains. Sekali
lagi jika pertentangan antara kedua objek ini tidak ada, maka integrasi tidak perlu karena

sudah menyatu tidak terpisahkan. Tidak perlu integrasi nilai Islam karena nilai-nilai

15 Tim Perumus, Kamus Besar... https://kbbi.web.id/integrasi

16 [an G. Barbour, When Science..., 27-28.

17 Anwar Sanusi, Metodologi Penelitian Bisnis, (Jakarta: Salemba Empat, 2016), 13-32

18 Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta: Rake Sarasin, 1998), 49.

99



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

kepribadian muslim harus sudah menyatu ke dalam diri ilmuwan muslim yang melakukan
penelitian kapanpun dan dalam keadaan apapun. Tidak perlu integrasi karena semua
aktifitas ilmiah mulai dari hipotesa, eksperimentasi, analisis data, observasi, dan teorisasi
harus sesuai syariat Islam dan sudah diperintahkan oleh Allah dalam banyak ayat al-
Quran dan Hadits Rasul. Muzaffar Igbal menyebutkan bahwa pertumbuhan dan
perkembangan ilmu pengetahuan dalam Islam diinspirasi oleh petunjuk-petunjuk dari
ayat-ayat Alquran. Contohnya Matematika dan Astronomi sangat berkaitan dengan teori
kosmologi dalam Alquran, yakni teori ‘Hay‘ah’" Jika dipaksakan ada integrasi nilai Islam
pada sains modern, maka akan ada pembenaran adanya dikotomi antara ilmu agama dan
sains modern hingga harus diintegrasikan. Seakan-akan keduanya punya sumber, metode,
serta tujuan yang berbeda dan terpisah. Padahal dalam Islam tidak ada dikotomi antara
keduanya.

Akan tetapi kenyataan adanya Ghazwu al-Fikr (perang pemikiran) dalam tatanan
dunia global saat ini. Hegemoni Barat yang sekuler terlalu dominan dan mencengkram
dunia global. Barat berusaha menguasai dunia dengan memasukkan budaya-budaya
materialistik, sekuler, liberal, hingga ateisme ke dalam tatanan masyarakat dunia, termasuk
masyarakat muslim. Mereka menjajah negara-negara muslim bukan hanya lewat ekspansi
militer, tetapi juga melalui jalur politik, ekonomi, sosial, budaya, pendidikan, ilmu
pengetahuan dan teknologi. Umat muslim ‘dipaksa’ merasa inferior. Lebih ironis lagi, di
antara umat Islam sendiri terdapat para intelektual muslim westernized, sekuler-liberal,
dan ulama konservatif-literal yang selalu mempropaganda pemisahan antara agama Islam
dan sains dalam pengertian yang kolot. Masing-masing memiliki visi, misi, dan tujuan yang
berbeda. Muslim westernized menginginkan umat Islam berubah dengan mengikuti Barat
apa adanya. Intelektual Sekuler-Liberal ingin memisahkan sains untuk urusan dunia dan
mengkhususkan agama sebagai urusan individual untuk akhirat. Mereka menginginkan
agama tidak ikut campur urusan sains dan duniawi, juga sebaliknya. Jika bertentangan
maka agama harus ditafsir ulang dan diubah. Sementara ulama Konservatif-Literal melihat
urusan keagamaan itu didasarkan pada iman, bukan pada metode, teori, dan temuan
ilmiah. Mereka meyakini agama harus ditempatkan di luar bidang ilmu pengetahuan.
Sudut pandang ini diharapkan dapat meredam konflik antara agama dan sains
sebagaimana yang terjadi pada Barat Kristen. Hal ini ternyata tidak dapat menyelesaikan

konflik, tapi bahkan semakin menambah konflik. Terbukti masing-masing saling

19 Teori Hay’ah adalah teori yang mempelajari keadaan-keadaan benda langit. Muzaffar Igbal, Science and
Islam, (New York: Greenword Press, 2007), 10.

100



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

memperluas wilayah otoritasnya. Ulama pemuka agama masuk memperluas menguasai
ilmu pengetahuan atau sebaliknya ilmuwan masuk memperluas wilayahnya untuk
menguasai agama. Pemisahan ini juga tidak dapat memuaskan semua pihak karena
masing-masing punya peran penting dalam kehidupan umat manusia.

Guna menghadapi Ghazwu al-Fikr dari hegemoni Barat yang sekuler-liberal,
materialistik dan ateis, membentengi diri dari propaganda intelektual muslim westernized,
sekaligus memperbaiki sikap ulama konservatif-literal yang menolak modernitas, maka
mayoritas intelektual muslim sangat butuh dan perlu mengintegrasikan nilai Islam dan
sains. Mereka merasa sangat penting bahkan darurat untuk membangun jembatan antara
keduanya. Demikian agar umat Islam tersadarkan akan pentingnya membangun
peradaban ilmiah yang berbasis pada al-Qur’an dan Hadits sebagai wahyu yang diturunkan
kepada Nabi Muhammad Saw.

B. Implementasi Integrasi Nilai Islam Dan Sains

Saintifikasi Islam Para ustadz, muballigh, akademisi memiliki pemahaman akan
ajaran Islam yang kuat. Mereka terbiasa ceramah, menulis buku, atau meneliti amalan
praktik ibadah syariat, konsep iman dan tauhid, serta akhlak mulia, lalu memperkokoh
pondasi ajaran tersebut dengan hasil penelitian ilmiah di zaman modern. Contoh praktik
berwudhu sebagai syarat sahnya sholat yang biasa dilakukan oleh umat Islam sebelum
menjalankan ibadah sholat. Berwudhu dapat membersihkan fisik jasmani pelaku dan
mensucikan hati rohaninya. Niat wudhu dan ketaatan kepada Allah dapat mendekatkan
diri kepada Allah secara ruhiyah, sedangkan menjalankan rukun dan sunnah dalam
mengalirkan air pada anggota tubuh tertentu, memijat, mencuci, dan mengosok-
gosokkanya secara ilmiah dapat menjaga kebersihan badan dan kesehatan tubuh. Apalagi
di tengah masa pandemi COVID-19 mematikan yang muncul pertama kali di Wuhan,
China pada akhir tahun 2019. Mohammad Sholeh (2006) memperkokoh praktik sholat
tahajjud dapat meningkatkan respon ketahanan tubuh manusia dan bermanfaat untuk
mengobati berbagai penyakit medis. Penelitian pengasuh Klinik Terapi Sholat Tahajjud
dan trainer pada Pelatihan Sholat Tahajjud ini berawal dari penasaran dan rasa ingin tahu
yang mendalam akan sabda Rasulullah Saw, “Sholat tahajjud dapat menghapus dosa,
mendatangkan ketenangan, dan menghindarkan dari penyakit” (HR. Tirmidzi).
Menurutnya, pasti ada hubungan antara sholat tahajjud dengan pembuktian sains bahwa
ketenangan jiwa dapat meningkatkan daya ketahanan tubuh imunologik, mengurangi
resiko penyakit serangan jantung, serta dapat meningkatkan usia harapan. Di akhir

penelitian yang sempat ditolak oleh pakar dokter pembimbing yang pertama, pakar

101



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

psikoneuroimunologi ini meyakinkan secara ilmiah bahwa sholat tahajjud dapat
meningkatkan kekebalan tubuh manusia,.”

Dalam beberapa kesempatan, Sholeh juga mempertegas bahwa ibadah-ibadah lain
memiliki manfaat praktis yang sama dengan sholat tahajjud. Praktik ibadah yang ikhlas
karena Allah menjanjikan pahala besar di akhirat, sekaligus dapat dirasakan langsung
kebermanfaatannya sebagai obat beberapa penyakit di dunia. Ibadah menjadi media
bertaubat kepada Allah dan berobat untuk kesehatan jiwa dan raga.”’ Gerakan-gerakan
sholat yang sering umat Islam kerjakan sebagai penerapan rukun dan sunnah telah
dibuktikan sangat bermanfaat untuk kesehatan jiwa dan raga. Sulaiman Al-Kumayi (2007)
dalam buku Shalat Penyembahan & Penyembuhan menyatakan bahwa keadaan sujud
dapat memompa darah secara optimal ke dalam urat-urat nadi otak di kepala. Hal ini
dapat menghindarkan orang dari kematian mendadak akibat pecahnya urat nadi otak
karena hipertensi, emosi tinggi, atau amarah memuncak. Duduk iftirasy dengan tumit
menekan otot-otot dan saraf pangkal paha dapat mengobati penyakit saraf pangkal paha
yang terasa sakit, nyeri, hingga tidak dapat berjalan. Duduk iftirasy ini juga dapat
mengobati penyakit ‘bawasier’ dengan memperlancar aliran darah ke arah jantung. Duduk
tawarruk di akhir shalat berdampak pada pemijitan beberapa anggota kelamin yang
penting. Sehingga duduk tawarruk ini bagi laki-laki dapat mengobati impotensi, penyakit
kelenjar prostat, dan pegal linu. Bagi perempuan posisi ini dapat mengatasi masalah haid
dan frigiditas seksual (dingin dalam seks)*

Contoh lain, iman yang sering dipahami sebagai pembenaran di dalam hati,
diucapkan dengan lisan serta diamalkan dengan seluruh anggota tubuh bisa dibuktikan
kebermanfaatannya untuk kesehatan tubuh dengan saintifikasi Islam. Seorang dokter
Mohammad Ali Toha Assegaf meyakinkan secara ilmiah bahwa iman kuat akan
berdampak pada tuntunan hidup, pengendalian diri, harapan hidup, dan ketenangan jiwa
yang membuat orang mukmin tidak akan melakukan bunuh diri jika menghadapi jalan
buntu. Iman dapat menjauhkan diri dari sifat galau, putus asa, dan ketidak mampuan
mengendalikan diri. Seperti ilmuwan Barat yang meyakini adanya kekuatan pikiran (Mind
Power) sebagai kekuatan yang bisa menjadi magnet yang dapat menggerakkan pada hal-
hal positif maupun negatif pada diri seseorang. Dzikir mengingat Allah secara terus
menerus akan meningkatkan iman dan ketenangan jiwa. Secara ilmiah mengingat Allah
terus menerus menyebabkan otak manusia akan memancarkan gelombang theta.
Gelombang ini akan menimbulkan rasa tenang dan kebahagiaan mendalam, yang tidak
dapat digambarkan dengan kata-kata. Ketenangan mengakibatkan perbaikan regulasi

hormonal, sedangkan regulasi hormonal yang baik akan meningkatkan kesehatan tubuh.

20 Mohammad Sholeh, Terapi Sholat Tahajud: Menyembuhkan Berbagai Penyakit (Jakarta: Penerbit
Hikmah, 2006), 55.

21 Mohammad Sholeh, Bertobat Sambil Berobat: Rahasia Ibadah untuk Mencegah dan Menyembuhkan
Berbagai Penyakit, Cetakan 1 (Jakarta: Penerbit Hikmah, 2008), 110.

22 Sulaiman Al-Kumayi, Shalat Penyembahan & Penyembuhan (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2007), 110,
130-132.

102



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Pakar Smart Healing ini juga menasehatkan bahwa kecintaan kita kepada Rasulullah Saw,
keluarganya, dan orang-orang shaleh akan menginspirasi jalan hidup yang lebih tenang.”

Inilah penerapan Saintifikasi Islam di zaman modern.

C. Klasifikasi Model Integrasi Nilai Islam Dan Sains

Beberapa contoh implementasi integrasi nilai Islam dan sains yang dilakukan oleh
para ulama dan ilmuwan di dunia Islam dapat diklasifikasikan menjadi empat model. Yaitu;
1) Saintifikasi Islam, 2) Islamisasi Sains, 3) Pembudayaan temuan Sains Islam berbasis
wahyu, dan 4) Penggabungan antara beberapa model integrasi. Penggabungan ini terjadi
karena fakta beberapa akademisi dan ilmuwan telah menggabungkan dua atau tiga model
dalam proses penelitian dan penemuan sains baru.

Saintifikasi Islam adalah proses integrasi dengan “mengilmiahkan” ajaran Islam yang
bersumber dari al-Qur’an dan Hadits. Maksud ilmiah di sini adalah memenuhi syarat dan
kaidah sains yang disepakati oleh para ulama dan ilmuwan muslim secara rasional dan
empiris. Farida memaknai saintifikasi Islam dengan upaya mencari dasar sains pada suatu
pernyataan atau ajaran yang dianggap benar dalam al-Qur’an dan Hadits, tentang hal yang
harus dipercaya atau suatu amal ibadah yang harus dilakukan.* Model ini juga dapat
diartikan sebagai usaha pembuktian kesesuaian beberapa isi kandungan dari al-Qur’an dan
Hadits dengan hasil temuan sains modern oleh ilmuan Barat maupun Timur. Hal ini
dilakukan agar Islam tidak terlihat ‘kolot’ dan tidak terkesan ketinggalan zaman di mata
manusia modern. Sekaligus membuktikan bahwa Islam itu selalu sesuai dengan kondisi
zaman dan tempat, ruang dan waktu.

Sementara pembudayaan temuan Sains Islam berbasis wahyu dimaksudkan agar umat
Islam terbiasa melakukan penelitian, mengobservasi, menganalisis, menyimpulkan, hingga
menemukan suatu sains baru berbasis wahyu untuk kemaslahatan umat. Hal ini
sebagaimana dilakukan oleh para ilmuwan muslim terdahulu seperti Al-Jazairi yang
memperkenalkan jam gajah sebagai karya robotik pertama di dunia, Al-Zahrawi yang
menemukan metode bedah modern di zamannya, atau Al Khawarizmi menemukan angka
nol dan memudahkan konsep Aljabar di bidang Matematika. Model integrasi ini menjadi
solusi sains alternatif muncul kembali sekitar tahun 1970-an. Hal ini karena sains Barat
dinilai destruktif merusak lingkungan, eksploitatif menggunakan segala cara dan sarana
apapun hanya untuk keuntungan materi tanpa melihat dampaknya ke belakang ataupun ke

depan, bebas nilai, dan terkesan bersifat subyektif bergantung pada nilai sosial, kultural,

23 Mohammad Ali Toha Assegaf, Sehat Ala Nabi, Cetakan 2 (Jakarta: Penerbit Noura Books, 2015), 2-8.
24 Anik Farida, “Islamisasi Sains ...”, 41

103



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

dan historis masyarakat yang dengannya sains Barat dihasilkan dan didistribusikan.” Sains
Islam dimaknai sebagai sains yang menurut asal usul, sumber, dan perkembangannya
murni dari ajaran Islam dan pemikiran tokoh-tokohnya. Sebagaimana penjelasan Maurice
Bucaile dalam buku The Bibble, The Holy Qur’an and Science bahwa al-Qur’an secara
tepat mengantisipasi semua penemuan ilmu, sementara Bible tidak demikian.*

Seiring berjalannya waktu, para pakar pendidikan, peneliti, akademisi di Perguruan
Tinggi sering menggunakan gabungan dari beberapa model integrasi tersebut. Hal ini
dilakukan untuk memudahkan umat Islam dalam integrasi melalui spesialisasi bidang

keilmuan masing-masing dan menjauhkan diri dari dikotomi antara agama Islam dan Sains.

Kesimpulan

Dari pembahasan dapat disimpulkan bahwa integrasi nilai Islam dan sains itu sangat
penting dan menjadi kebutuhan di zaman modern. Integrasi dilakukan untuk menghadapi
perang pemikiran dari hegemoni Barat yang sckuler-liberal, materialistik, dan ateis, serta
membentengi diri dari propaganda intelektual muslim westernized, sekaligus memperbaiki sikap
ulama konservatif-literal yang menolak modernitas. Terdapat empat model integrasi nilai Islam
dan sains, yaitu Saintifikasi Islam, Islamisasi Sains, Pembudayaan temuan Sains Islam berbasis
wahyu, dan penggabungan antara beberapa model integrasi tersebut.

Implementasi Saintifikasi Islam didominasi oleh akademisi yang kuat di ajaran agama
lebih dahulu, lalu memperkokohnya dengan bukti penelitian ilmiah. Islamisasi Sains didominasi
oleh akademisi yang kuat di bidang sains, lalu memperkuat dengan landasar dari al-Qur’an,
Hadits, dan pemikiran ulama muslim. Pembudayaan temuan Sains Islam dilakukan oleh para
ilmuwan yang expert dalam ilmu agama dan sains secara ontologis, metodologis, dan aksiologis,
serta bangga dengan identitas Islam. Sementara gabungan dua dan beberapa model integrasi
didominasi oleh lembaga-lembaga pendidikan dan para akademisi di Perguruan Tinggi yang
mengutamakan tujuan untuk membuktikan bahwa Allah menciptakan segala sesuatu itu pasti
ada kemaslahatan bagi alam semesta dan menyadarkan manusia untuk menjauhi kemudharatan,
hingga kembali kepada ajaran Islam yang kaffah.

DAFTAR PUSTAKA

25 Munawwar Ahmad Anees dan Merryl Wyn Davies, “Sains Islam: ...”, 72-73.
26 John L. Esposito (ed). Ensiklopedi Oxford: Dunia Islam Modern. Terj. Eva YN dkk. Jilid V, (Bandung:
Mizan, 2001), 102-103.

104



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Agus Purwanto, Nalar Ayat-Ayat Semesta: Menjadikan Al-Qur’an sebagai Basis Konstruksi Ilmu
Pengetahuan, (Bandung: PT Mizan Pustaka, 2015), 160.

Anik Farida, “Islamisasi Sains ...””, 41

Anwar Sanusi, Metodologi Penelitian Bisnis, (Jakarta: Salemba Empat, 2016), 13-32

Aziz Ahmad, Islamic Modernism in India and Pakistan 1857-1964, (London: Oxfort University
Press, 1967), 78.

Ehsan Masood, Science and Islam; A History, (London: Icon Books, 2009), 201.

Fadlih Rifenta, “Konsep Pemikiran Mehdi Gholsani terhadap Sains Islam dan Modern”, Jurnal
Kalimah Volume 17, Nomor 2, (Ponorogo: Fakultas Ushuluddin Universitas
Darussalam, 2019), 1.

Hadits; Shahih Al-Bukhori, nomor 3197, Terj. Masyhar dan Muhammad Suhadi, Cet 1 (Jakarta:
Almahira, 2011), 130.

Ian G. Barbour, When Science Meets Religion: Enemies, Strengers, or Patners?, (San Fransisco:
Harper San Fransisco, 2000), 17-27, 40-42.

Ian G. Barbour, When Science..., 27-28.

John L. Esposito (ed). Ensiklopedi Oxford: Dunia Islam Modern. Terj. Eva YN dkk. Jilid V,
(Bandung: Mizan, 2001), 102-103.

Maryam Jameelah (Bandung: Mizan, 1996), 60-65.

Muhammad Igbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, (Lahore: Institute of
Islamic Culture, 1996), 73.

Mohammad Sholeh, Terapi Sholat Tahajud: Menyembuhkan Berbagai Penyakit (Jakarta: Penerbit
Hikmah, 2000), 55.

Mohammad Sholeh, Bertobat Sambil Berobat: Rahasia Ibadah untuk Mencegah dan
Menyembuhkan Berbagai Penyakit, Cetakan 1 (Jakarta: Penerbit Hikmah, 2008), 110.

Mohammad Ali Toha Assegaf, Sehat Ala Nabi, Cetakan 2 (Jakarta: Penerbit Noura Books, 2015),
2-8.

Munawwar Ahmad Anees dan Merryl Wyn Davies, “Sains Islam: ...”, 72-73.

Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta: Rake Sarasin, 1998), 49.

Syamsuddin Arif, “Sains di Dunia Islam: Fakta Historis-Sosiologis”, Researchgate. net yang
diunggah pada tanggal 23 April 2017 dan diunduh tanggal 09 Februari 2020 di Alamat
hatps:/ /www.reseatchgate.net/publication /316408878, 83.

Sulaiman Al-Kumayi, Shalat Penyembahan & Penyembuhan (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2007),
110, 130-132.

105



BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam
Vol. 1, No. 01, Januari 2025, him. 94-106
Devi Nur Faizah

BAITUL HIKMAH

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam

Tim Perumus, Kamus Besar Bahasa Indonesia (online)avalible, diunduh pada tanggal 07 Februari

2020 di https:/ /kbbi.web.id/interaksi

Tim Perumus, Kamus Besar ... di https://kbbi.web.id/interkoneksi

Tim CTSD UIN Sunan Kalijaga, Sukses Di Perguruan Tinggi: Sosialisasi Pembelajaran di
Perguruan Tinggi bagi Mahasiswa Baru UIN Suanan Kalijaga, (Yogyakarta: Syuka Press,
2015), 12-19.

Tim Perumus, Kamus Besar... https://kbbi.web.id/integrasi

Teori Hay’ah adalah teori yang mempelajari keadaan-keadaan benda langit. Muzaffar Igbal,
Science and Islam, (New York: Greenword Press, 2007), 10.

Thaha Husein, Mustagbal al-Tsaqafah fi Mishr, (Beirut: Dar al-Kitab al-Lubnani, 1973), 50.

Ulil Abshar-Abdalla, “Menjadi Muslim Dengan Perspektif Liberal” dalam website IslamLib yang
diunggah pada tanggal 25 Agustus 2008 dan diunduh pada tanggal 06 Februari 2020 dari
http://islamlib.com/ gagasan/islam-liberal/menjadi-muslim-denganperspektif-liberal/,

1-5.

106



