
BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

94 
 

 

Model Integrasi Nilai Islam dan Sains Beserta Implementasinya di Dunia 
Islam 
 
Devi Nur Faizah1 
Institut Alif Muhammad Imam Syafi’i 
devifaizah66@email.com 
 
 
Article History 
 
Received  : 08/12/2024 
Revised  : 18/12/2024 
Accepted  : 05/01/2025 

 

 
Abstrak 
Artikel ini bertujuan untuk mengklasifikasi model integrasi nilai Islam dan sains, serta implementasinya di 
dunia Islam. Metode penelitian menggunakan studi kepustakaan, yakni mengumpulkan data dari berbagai 
sumber referensi primer dan sekunder berkaitan dengan tema yang dibahas. Dari pembahasan dapat disimpulkan 
bahwa integrasi nilai Islam dan sains itu sangat penting dan menjadi kebutuhan di zaman modern. Integrasi 
dilakukan untuk menghadapi perang pemikiran dari hegemoni Barat yang sekuler-liberal, materialistik, dan 
ateis, serta membentengi diri dari propaganda intelektual muslim westernized, sekaligus memperbaiki sikap 
ulama konservatif-literal yang menolak modernitas. Terdapat empat model integrasi, yaitu Saintifikasi Islam, 
Islamisasi Sains, Pembudayaan Sains Islam berbasis wahyu, dan penggabungan antara beberapa model. 
Implementasi Saintifikasi Islam didominasi oleh akademisi yang kuat di ajaran agama, lalu memperkokohnya 
dengan bukti ilmiah. Islamisasi Sains didominasi oleh akademisi yang kuat di bidang sains, lalu memperkuat 
dengan landasan Al-Qur’an, Hadits, dan pemikiran ulama muslim. Pembudayaan Sains Islam dilakukan oleh 
para ilmuwan yang ahli ilmu agama dan sains secara ontologis, metodologis, dan aksiologis, serta bangga dengan 
identitas Islam. Sementara gabungan dua atau beberapa model didominasi oleh lembaga-lembaga pendidikan dan 
para akademisi yang mengutamakan tujuan untuk membuktikan bahwa Allah menciptakan segala sesuatu itu pasti ada 
kemaslahatan bagi alam semesta dan menyadarkan manusia untuk menjauhi kemudharatan. 
Kata Kunci: Integrasi, Nilai Islam, Sains, Saintifikasi, Islamisasi 
 
Abstract: 
This article aims to classify the integration model of Islamic values and science, and their implementation in the Islamic world. 
The research method uses library research, which is collecting data from various primary and secondary reference sources 
relating to the themes discussed. From the discussion, it could be concluded that the integration of islamic values and science is 
very important and a necessity in modern era. Integration is carried out to face the war of thought of Western secular-liberal, 
materialistic and atheist hegemony, and fortify themselves from westernized muslim intelectual propaganda, while at the same 
time improving the attitude of conservative-literal clerics who reject modernity. There are four models of integration; Islamic 
Scientification, Islamization of Science, habituation of Islamic science based on revelation, and the integration of several 
integration models. The implementation of Islamic Scientification is strongly dominated by academicians in the teachings of 
relegion, then strenthening it with scientific evidence. The Islamization of Science is stronlyg dominated by academicians in the 
field of science, then strengtened with the foundation of the al-Qur’an, hadits, and the thought of muslim scholars. The 
habituation of islamic science was carried out by scientists who are experts in religious and scientific sciences ontological ly, 
methodologically, and axiologically, and proud of islamic identity. While the combination of two or several models of 
integration is dominated by educational institutions and academicians that prioritize the goal of proving that Allah created all 
things, there must be benefits for the universe and awakening people to stay away from dangerous things. 
Keywords: Integration, Islamic Values, Science, Scientification, Islamization 

 

 

 

mailto:devifaizah66@email.com


BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

95 
 

Pendahuluan 

Sejak dahulu hubungan agama Kristen dan sains sangat tidak harmonis. Dogmatisme ajaran 

pendeta Gereja dan rasionalisme ilmuwan Barat sering berbenturan dan terjadi konflik memanas. 

Syamsuddin Arif menggambarkan konflik tersebut dengan terjadinya praktik-praktik kondemnasi, 

persekusi, immurasi, inkuisisi, dan eksekusi. Beberapa ilmuwan diburu sewenang-wenang, 

diinterogasi, disakiti, dikucilkan, dipenjara seumur hidup, atau bahkan langsung dihukum mati 

seperti Galileo Galilei, Giordano Bruno, dan Baruch Spinoza.1 Berawal dari konflik, lalu 

hubungan tersebut berkembang menuju kontak dan konfirmasi. Sikap para pendeta dan ilmuwan 

Barat terhadap hubungan ini juga beragam. Ada yang bersikap apatis menolak mentah-mentah, 

tapi ada juga yang berusaha membangun relasi saling melengkapi dan atau penyatuan. Dalam 

konteks ini Ian G. Barbour membagi sikap ilmuwan Barat dan hubungan agama Kristen dengan 

sains menjadi empat. Yakni (1) konflik, (2) independen berjalan sendiri-sendiri, agama Kristen 

dan sains tidak saling terkait, (3) dialog untuk mengambil hal-hal positif dari masing-masing 

agama dan sains, dan (4) melakukan integrasi antara keduanya.2 

Berbeda dari Kristen, dalam Islam hubungan agama dan sains telah disepakati tidak ada 

konflik pertentangan. Sebaliknya, hubungan keduanya saling terkait, saling melengkapi, dan saling 

memperkuat. Meski demikian wacana ini masih menjadi tema menarik untuk dikaji hingga saat 

ini. Terutama sejak kekalahan Turki Utsmani karena ketertinggalan sains dan teknologi militer 

dari peradaban Barat. Mereka ‘terpaksa’ harus belajar sains Barat yang lebih maju. Ketertinggalan 

ini ternyata juga melanda pada mayoritas penduduk negara-negara muslim di Timur Tengah, 

Afrika, dan Asia setelah perang dunia I dan II. Para ulama, filosof, dan ilmuwan muslim lalu 

harus bertindak untuk merespon fenomena ini. Sikap mereka menghadapi hegemoni sains Barat 

berbeda-beda. Seperti sikap ilmuwan Barat yang dikelompokkan oleh Ian Barbour di atas, ulama 

dan ilmuwan muslim juga terbagi menjadi empat kelompok besar. 

Pertama, kelompok ulama konservatif-literal yang menolak modernitas dan sains karena 

lebih mengutamakan pelaksanaan syariat Islam dan amalan ibadah praktis, serta menganggap 

sains Barat itu sesat menyesatkan. Seperti Maryam Jameelah menolak sains Barat karena sesat dari 

 
1 Syamsuddin Arif, “Sains di Dunia Islam: Fakta Historis-Sosiologis”, Researchgate. net yang diunggah pada 

tanggal 23 April 2017 dan diunduh tanggal 09 Februari 2020 di alamat hatps: 

//www.researchgate.net/publication/316408878, 83. 
2 Ian G. Barbour, When Science Meets Religion: Enemies, Strengers, or Patners?, (San Fransisco: Harper 

San Fransisco, 2000), 17-27, 40-42. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

96 
 

akarnya dan tidak ada nilai moral.3 Ulama India, Nawab Alauddin menolak teleskop hanya karena 

khawatir dan menganggapnya akan merusak iman seseorang.4 

Kedua, kelompok intelektual westernized yang mengambil sains Barat secara menyeluruh 

tanpa proses filterasi. Menurut kelompok ini umat Islam harus mengadopsi sains Barat apa 

adanya guna mencapai kejayaan dan kemakmuran di segala bidang. Jika sudah mengadopsi sains 

Barat, tapi umat Islam masih saja tertinggal, maka yang patut ‘disalahkan’ adalah agama. Di posisi 

ini umat Islam harus berani meninggalkan agama seperti yang dilakukan oleh Mustafa Kemal 

Ataturk (1923-1938 M) saat menjadi presiden Turki. Ataturk menghapus semua institusi Islam, 

mengganti hukum Islam dengan hukum Barat, membangkitkan kembali budaya pra-Islam, 

mengganti budaya berpakaian islami dengan pakaian model budaya Barat, melegalkan produksi, 

distribusi, dan konsumsi minuman beralkohol secara besar-besaran. Inilah proses westernisasi. 

Westernisasi model ini pernah juga diusulkan oleh sastrawan Mesir Taha Husein (1889-1973M) 

dalam buku Mustaqbal al-Tsaqāfah fī Mishr. Husein mengatakan bahwa kalau umat Islam Mesir 

ingin maju, maka mereka harus mengikuti jejak Eropa dalam semua hal.5 Inilah yang 

dikhawatirkan oleh Rasulullah Saw dalam sabdanya, “Sungguh kalian akan mengikuti langkah 

orang-orang sebelum kalian sejengkal demi sejengkal, dan sehasta demi sehasta. Kalaupun mereka 

menempuh masuk lubang dhabb (hewan sejenis biawak), niscaya kalian akan menempuhnya 

juga.” Kami mengatakan, “Ya Rasulullah, apakah jalan orang-orang Yahudi dan Nasrani?” Beliau 

menjawab, “Siapa lagi kalau bukan mereka.” (HR. Bukhori)6 Kedua kelompok di atas oleh Fadlih 

Rifenta (2019) diklasifikasikan menjadi dua. Kelompok pertama tegas menolak modernitas dan 

Barat agar sains Islam dapat berkembang berdasar pada ajaran Islam itu sendiri. Kelompok kedua 

sebagai masyarakat rasional dan ilmiah yang menerima semua sains Barat tanpa proses filterasi.7 

Ketiga, kelompok sekuler-liberal. Mereka hampir sama dengan kelompok kedua yang 

mengadopsi sains Barat. Perbedaannya kelompok westernized meninggalkan peran agama dalam 

semua hal, sementara kelompok sekuler-liberal memisahkan antara agama dan sains, hingga 

 
3 Maryam Jameelah adalah seorang muallaf dari bangsa Yahudi Amerika. Ia menyatakan bahwa sains 

Barat itu tidak dibimbing oleh nilai moral. Sains barat itu dibimbing oleh sikap materialis, imperialis, dan 

kesombongan. Sains Barat itu sesat dari akarnya, maka cabang dan buahnya pasti juga sesat, dan harus 

ditolak. Dikutip oleh Pervez Hoodbhoy dalam bukunya Ikhtiar Menegakkan Rasionalitas, Antara Sains dan 

Ortodoksi Islam, terj. Sari Meutia, (Bandung: Mizan, 1996), 60-65. 
4 Ehsan Masood, Science and Islam; A History, (London: Icon Books, 2009), 201. 
5 Thaha Husein, Mustaqbal al-Tsaqāfah fi Mishr, (Beirut: Dār al-Kitāb al-Lubnāni, 1973), 50. 
6 Hadits ini diriwayatkan dari sahabat Abu Sa’id al-Khudrey. Lihat di Imam Al-Bukhori, Ensiklopedia 

Hadits; Shahih Al-Bukhori, nomor 3197, Terj. Masyhar dan Muhammad Suhadi, Cet 1 (Jakarta: Almahira, 

2011), 130. 
7 Fadlih Rifenta, “Konsep Pemikiran Mehdi Gholsani terhadap Sains Islam dan Modern”, Jurnal Kalimah 

Volume 17, Nomor 2, (Ponorogo: Fakultas Ushuluddin Universitas Darussalam, 2019), 1. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

97 
 

mereka bebas berpendapat dan bersikap tanpa terikat oleh doktrin agama. Jika terjadi 

pertentangan, maka merupakan kewajiban bagi mereka untuk menafsir ulang ajaran agama agar 

sesuai dengan sains Barat dan logika hawa nafsu. Inilah proses sekulerisasi-liberalisasi. Sekulerisasi 

mempersempit peran agama dengan mengkhususkan urusan pribadi dan akhirat, sementara 

urusan duniawi menjadi otoritas sains dan rasionalitas akal. Agama tidak boleh ikut campur dalam 

urusan duniawi. Jika terjadi konflik saling bertentangan, maka harus dilakukan liberalisasi agar 

agama ditafsir ulang untuk disesuaikan dengan sains Barat secara bebas tidak terikat. Di antara 

intelektual yang melakukan sekulerisasi-liberalisasi adalah Sir Ahmad Khan (1817-1898 M). Khan 

sangat mengagumi pemerintahan Inggris dan selalu setuju pada sikap umat Kristen Inggris di 

India. Khan menyatakan bahwa Alquran harus ditafsir ulang dan disesuaikan dengan sains 

modern, menafikan mukjizat nabi, dan meyakini manusia memiliki kebebasan mutlak untuk 

memanfaatkan daya akal yang diciptakan oleh Allah untuknya.8 Proses sekulerisasi-liberasi Khan 

ini di Indonesia diproklamasikan oleh Ulil Abshar-Abdalla bersama teman-temannya dengan 

mendirikan Jaringan Islam Liberal (JIL) pada Mei 2001. Tujuan utama JIL adalah melakukan 

kritik terhadap pemahaman keislaman yang fundamentalis, radikal, dan cenderung pada 

kekerasan, serta menyebarkan pemahaman Islam yang lebih rasional, kontekstual, humanis, dan 

pluralis. Ia juga menyatakan bahwa Islam harus selalu dikronfontasikan dengan realitas sosial yang 

terus berubah. Al-Qur’an dan hadits harus dikontekstualisasikan, terutama yang terkait dengan 

kehidupan sosial politik.9 

Keempat, kelompok ulama dan ilmuwan muslim yang bangga dengan identitas Islam dan 

memiliki komitmen tinggi untuk memajukan umat Islam dan peradabannya. Mereka menyatukan 

dan memadukan antara nilai-nilai agama Islam dan sains modern dengan berbagai model. Mereka 

memperkenalkan beragam istilah dari pola dan bentuk hubungan penyatuan tersebut. Di 

antaranya interaksi, kombinasi, interkoneksi, dan integrasi. 

Interaksi berarti hal yang melakukan aksi, berhubungan, dan mempengaruhi.10 Interaksi 

berarti juga suatu jenis tindakan atau kegiatan yang terjadi ketika dua atau lebih objek saling 

mempengaruhi atau memiliki efek satu sama lain. Yaitu hubungan dua arah antara yang satu 

dengan yang lain melalui kontak dan komunikasi antar pelaku, sebagai lawan dari hubungan satu 

 
8 Aziz Ahmad, Islamic Modernism in India and Pakistan 1857-1964, (London: Oxfort University Press, 

1967), 78. 
9 Ulil Abshar-Abdalla, “Menjadi Muslim Dengan Perspektif Liberal” dalam website IslamLib yang diunggah 

pada tanggal 25 Agustus 2008 dan diunduh pada tanggal 06 Februari 2020 dari http://islamlib.com/ 

gagasan/islam-liberal/menjadi-muslim-denganperspektif-liberal/, 1-5. 
10 Tim Perumus, Kamus Besar Bahasa Indonesia (online)avalible, diunduh pada tanggal 07 Februari 2020 

di https://kbbi.web.id/interaksi 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

98 
 

arah pada sebab akibat atau aksi reaksi. Interaksi positif akan menghasilkan kerja sama. Interaksi 

negatif akan menghasilkan pertentangan dan konflik. Di antara intelektual yang menggunakan 

istilah ini adalah ahli fisika teoritis muslim dari Indonesia lulusan Hiroshima University Jepang, 

Agus Purwanto. Agus menggunakan istilah interaksi ketika menjadikan “Interaksi Islam dan 

Sains” sebagai subjudul dalam buku Nalar Ayat-Ayat Semesta.11 Adapun istilah kombinasi 

digunakan oleh seorang pemikir muslim dan inspirator berdirinya negara Pakistan Muhammad 

Iqbal dalam buku The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Iqbal menulis:  

“Vision without power does bring moral elevation, but cannot give a lasting culture. Power 

without vision tends to become destructive and inhuman. Both must combine for the spiritual 

expansion of humanity”12 “(Visi tanpa kekuasaan akan bisa membawa peningkatan moral, tapi 

tidak bisa membentuk budaya yang bersifat langgeng. Kekuasaan tanpa visi akan membawa 

kemusnahan dan hilangnya nilai-nilai kemanusiaan. Keduanya harus dikombinasikan untuk 

membentuk pengembangan nilai spiritual kemanusiaan)” 

Sementara kata interkoneksi berarti hubungan satu sama lain.13 Istilah ini biasanya dipakai 

dalam istilah keterhubungan antar jaringan telekomunikasi dari para penyelenggara yang berbeda. 

Dalam dunia ilmu pengetahuan interkoneksi bermakna keterhubungan antara berbagai disiplin 

ilmu pengetahuan yang berbeda-beda. UIN Sunan Kalijaga menggunakan istilah pendekatan 

integratif-interkonektif dalam pembidangan mata kuliah yang mencakup tiga dimensi 

pengembangan ilmu dalam Islam (h}adārah al-nass, h}adārah al-‘ilm, h}adārah al-falsafah). Ide 

interkoneksi ini dirumuskan menggunakan paradigma “Jaring Laba-Laba Ilmu Pengetahuan”, 

dengan menjadikan al-Qur’an dan Hadits sebagai pusat jaring tersebut. Dengan harapan al-Qur’an 

dan Hadits dapat menjiwai dan menginspirasi bagi semua ilmu yang berada pada jaring luarnya. 

Yaitu; 1) Lingkaran jaring pertama berupa ilmu-ilmu keislaman klasik, seperti Fiqih, Teologi, 

Tasawwuf, dan Filsafat. 2) lingkaran jaring kedua berupa ilmu-ilmu alam, sosial dan humaniora. 3) 

Lingkaran jaring ketiga berupa ilmu-ilmu dan hasil penemuanpenemuan kontemporer. Semua 

ilmu tersebut harus terpadu dan saling terkait sebagai interconnected entities.14 

Akan tetapi mayoritas ulama dan ilmuwan muslim lebih condong menggunakan istilah 

integrasi daripada istilah lain. Integrasi di sini bermakna perpaduan, pembauran, dan penyatuan 

 
11 Agus Purwanto, Nalar Ayat-Ayat Semesta: Menjadikan Al-Qur’an sebagai Basis Konstruksi Ilmu 

Pengetahuan, (Bandung: PT Mizan Pustaka, 2015), 160. 
12 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, (Lahore: Institute of Islamic 

Culture, 1996), 73. 
13 Tim Perumus, Kamus Besar ... di https://kbbi.web.id/interkoneksi 
14 Tim CTSD UIN Sunan Kalijaga, Sukses Di Perguruan Tinggi: Sosialisasi Pembelajaran di Perguruan 

Tinggi bagi Mahasiswa Baru UIN Suanan Kalijaga, (Yogyakarta: Syuka Press, 2015), 12-19. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

99 
 

antara dua atau lebih obyek hingga menjadi kesatuan yang utuh dan bulat.15 Ian Barbour (2000: 

27-28) memaknai integrasi dengan menggabungkan unsur agama dan sains. Bisa jadi unsur sains 

masuk ke agama, unsur agama masuk ke sains, atau keduanya sama-sama saling melengkapi untuk 

membangun sebuah pengetahuan. Ini disampaikan saat Barbour membagi relasi antara agama dan 

sains menurut perspektif Kristen dalam empat bentuk; konflik, independen, dialog, dan 

integrasi.16 Salah satu wujud realisasi integrasi nilai Islam dan sains di Indonesia adalah banyaknya 

IAIN (Institut Agama Islam Negeri) dan STAIN yang berubah menjadi UIN (Universitas Islam 

Negeri) yang mengintegrasikan nilai Islam dalam semua disiplin keilmuan. Meskipun dalam 

aplikasi operasional penerjemahan integrasi tidak sama antar lembaga. Di sinilah peneliti fokus 

meneliti model dan penerapan integrasi nilai Islam dan sains di dunia Islam. Rumusan masalahnya 

mengapa integrasi nilai Islam dan sains sangat penting di zaman modern? Bagaimana integrasi 

nilai Islam dan Sains diimplementasikan oleh umat Islam? Bagaimana mengklasifikasi penerapan 

model integrasi nilai Islam dan sains? 

 

Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan. 

Penelitian kualitatif menghasilkan berbagai informasi berupa catatan dan data deskriptif dari teks 

yang diteliti. Penelitian kepustakaan menggunakan teknik pengumpulan data, yakni kajian pustaka 

dan dokumentasi. Menurut Anwar Sanusi (2016), yakni mencari data terkait variabel berupa 

catatan, buku, makalah, artikel jurnal dan sebagainya dari buku-buku teks, jurnal ilmiah, referensi 

statistik, hasil-hasil penelitian dari skripsi, tesis, desertasi, dan karya tulis ilmiah lain di internet, 

serta sumber-sumber lain yang relevan. Penelitian ini bersifat deskriptif yang berfokus pada 

penjelasan sistematis tentang fakta model integrasi dan implementasinya yang diperoleh saat 

penelitian.17 Sumber-sumber tersebut, ada yang berupa sumber primer dan sekunder terkait 

dengan tema integrasi Islam dan sains. Data-data model integrasi nilai Islam dan sains di dunia 

Islam dicari, disajikan, dan dianalisis menggunakan teknik analisis isi agar lebih ringkas dan 

sistematis. Analisis isi merupakan analisis ilmiah tentang isi pesan suatu data.18 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

A. Urgensi Integrasi Nilai Islam Di Zaman Modern 

Ketika pertentangan antara agama dan sains dalam Islam dinyatakan tidak ada, 

maka sebenarnya secara otomatis tidak perlu wacana integrasi nilai Islam dan sains. Sekali 

lagi jika pertentangan antara kedua objek ini tidak ada, maka integrasi tidak perlu karena 

sudah menyatu tidak terpisahkan. Tidak perlu integrasi nilai Islam karena nilai-nilai 

 
15 Tim Perumus, Kamus Besar... https://kbbi.web.id/integrasi 
16 Ian G. Barbour, When Science..., 27-28. 
17 Anwar Sanusi, Metodologi Penelitian Bisnis, (Jakarta: Salemba Empat, 2016), 13-32 
18 Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta: Rake Sarasin, 1998), 49. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

100 
 

kepribadian muslim harus sudah menyatu ke dalam diri ilmuwan muslim yang melakukan 

penelitian kapanpun dan dalam keadaan apapun. Tidak perlu integrasi karena semua 

aktifitas ilmiah mulai dari hipotesa, eksperimentasi, analisis data, observasi, dan teorisasi 

harus sesuai syariat Islam dan sudah diperintahkan oleh Allah dalam banyak ayat al-

Qur’an dan Hadits Rasul. Muzaffar Iqbal menyebutkan bahwa pertumbuhan dan 

perkembangan ilmu pengetahuan dalam Islam diinspirasi oleh petunjuk-petunjuk dari 

ayat-ayat Alquran. Contohnya Matematika dan Astronomi sangat berkaitan dengan teori 

kosmologi dalam Alquran, yakni teori ‘Hay‘ah’19 Jika dipaksakan ada integrasi nilai Islam 

pada sains modern, maka akan ada pembenaran adanya dikotomi antara ilmu agama dan 

sains modern hingga harus diintegrasikan. Seakan-akan keduanya punya sumber, metode, 

serta tujuan yang berbeda dan terpisah. Padahal dalam Islam tidak ada dikotomi antara 

keduanya. 

Akan tetapi kenyataan adanya Ghazwu al-Fikr (perang pemikiran) dalam tatanan 

dunia global saat ini. Hegemoni Barat yang sekuler terlalu dominan dan mencengkram 

dunia global. Barat berusaha menguasai dunia dengan memasukkan budaya-budaya 

materialistik, sekuler, liberal, hingga ateisme ke dalam tatanan masyarakat dunia, termasuk 

masyarakat muslim. Mereka menjajah negara-negara muslim bukan hanya lewat ekspansi 

militer, tetapi juga melalui jalur politik, ekonomi, sosial, budaya, pendidikan, ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Umat muslim ‘dipaksa’ merasa inferior. Lebih ironis lagi, di 

antara umat Islam sendiri terdapat para intelektual muslim westernized, sekuler-liberal, 

dan ulama konservatif-literal yang selalu mempropaganda pemisahan antara agama Islam 

dan sains dalam pengertian yang kolot. Masing-masing memiliki visi, misi, dan tujuan yang 

berbeda. Muslim westernized menginginkan umat Islam berubah dengan mengikuti Barat 

apa adanya. Intelektual Sekuler-Liberal ingin memisahkan sains untuk urusan dunia dan 

mengkhususkan agama sebagai urusan individual untuk akhirat. Mereka menginginkan 

agama tidak ikut campur urusan sains dan duniawi, juga sebaliknya. Jika bertentangan 

maka agama harus ditafsir ulang dan diubah. Sementara ulama Konservatif-Literal melihat 

urusan keagamaan itu didasarkan pada iman, bukan pada metode, teori, dan temuan 

ilmiah. Mereka meyakini agama harus ditempatkan di luar bidang ilmu pengetahuan. 

Sudut pandang ini diharapkan dapat meredam konflik antara agama dan sains 

sebagaimana yang terjadi pada Barat Kristen. Hal ini ternyata tidak dapat menyelesaikan 

konflik, tapi bahkan semakin menambah konflik. Terbukti masing-masing saling 

 
19 Teori Hay’ah adalah teori yang mempelajari keadaan-keadaan benda langit. Muzaffar Iqbal, Science and 

Islam, (New York: Greenword Press, 2007), 10. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

101 
 

memperluas wilayah otoritasnya. Ulama pemuka agama masuk memperluas menguasai 

ilmu pengetahuan atau sebaliknya ilmuwan masuk memperluas wilayahnya untuk 

menguasai agama. Pemisahan ini juga tidak dapat memuaskan semua pihak karena 

masing-masing punya peran penting dalam kehidupan umat manusia. 

Guna menghadapi Ghazwu al-Fikr dari hegemoni Barat yang sekuler-liberal, 

materialistik dan ateis, membentengi diri dari propaganda intelektual muslim westernized, 

sekaligus memperbaiki sikap ulama konservatif-literal yang menolak modernitas, maka 

mayoritas intelektual muslim sangat butuh dan perlu mengintegrasikan nilai Islam dan 

sains. Mereka merasa sangat penting bahkan darurat untuk membangun jembatan antara 

keduanya. Demikian agar umat Islam tersadarkan akan pentingnya membangun 

peradaban ilmiah yang berbasis pada al-Qur’an dan Hadits sebagai wahyu yang diturunkan 

kepada Nabi Muhammad Saw. 

 

B. Implementasi Integrasi Nilai Islam Dan Sains 

Saintifikasi Islam Para ustadz, muballigh, akademisi memiliki pemahaman akan 

ajaran Islam yang kuat. Mereka terbiasa ceramah, menulis buku, atau meneliti amalan 

praktik ibadah syariat, konsep iman dan tauhid, serta akhlak mulia, lalu memperkokoh 

pondasi ajaran tersebut dengan hasil penelitian ilmiah di zaman modern. Contoh praktik 

berwudhu sebagai syarat sahnya sholat yang biasa dilakukan oleh umat Islam sebelum 

menjalankan ibadah sholat. Berwudhu dapat membersihkan fisik jasmani pelaku dan 

mensucikan hati rohaninya. Niat wudhu dan ketaatan kepada Allah dapat mendekatkan 

diri kepada Allah secara ruhiyah, sedangkan menjalankan rukun dan sunnah dalam 

mengalirkan air pada anggota tubuh tertentu, memijat, mencuci, dan mengosok-

gosokkanya secara ilmiah dapat menjaga kebersihan badan dan kesehatan tubuh. Apalagi 

di tengah masa pandemi COVID-19 mematikan yang muncul pertama kali di Wuhan, 

China pada akhir tahun 2019. Mohammad Sholeh (2006) memperkokoh praktik sholat 

tahajjud dapat meningkatkan respon ketahanan tubuh manusia dan bermanfaat untuk 

mengobati berbagai penyakit medis. Penelitian pengasuh Klinik Terapi Sholat Tahajjud 

dan trainer pada Pelatihan Sholat Tahajjud ini berawal dari penasaran dan rasa ingin tahu 

yang mendalam akan sabda Rasulullah Saw, “Sholat tahajjud dapat menghapus dosa, 

mendatangkan ketenangan, dan menghindarkan dari penyakit” (HR. Tirmidzi). 

Menurutnya, pasti ada hubungan antara sholat tahajjud dengan pembuktian sains bahwa 

ketenangan jiwa dapat meningkatkan daya ketahanan tubuh imunologik, mengurangi 

resiko penyakit serangan jantung, serta dapat meningkatkan usia harapan. Di akhir 

penelitian yang sempat ditolak oleh pakar dokter pembimbing yang pertama, pakar 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

102 
 

psikoneuroimunologi ini meyakinkan secara ilmiah bahwa sholat tahajjud dapat 

meningkatkan kekebalan tubuh manusia,.20  

Dalam beberapa kesempatan, Sholeh juga mempertegas bahwa ibadah-ibadah lain 

memiliki manfaat praktis yang sama dengan sholat tahajjud. Praktik ibadah yang ikhlas 

karena Allah menjanjikan pahala besar di akhirat, sekaligus dapat dirasakan langsung 

kebermanfaatannya sebagai obat beberapa penyakit di dunia. Ibadah menjadi media 

bertaubat kepada Allah dan berobat untuk kesehatan jiwa dan raga.21 Gerakan-gerakan 

sholat yang sering umat Islam kerjakan sebagai penerapan rukun dan sunnah telah 

dibuktikan sangat bermanfaat untuk kesehatan jiwa dan raga. Sulaiman Al-Kumayi (2007) 

dalam buku Shalat Penyembahan & Penyembuhan menyatakan bahwa keadaan sujud 

dapat memompa darah secara optimal ke dalam urat-urat nadi otak di kepala. Hal ini 

dapat menghindarkan orang dari kematian mendadak akibat pecahnya urat nadi otak 

karena hipertensi, emosi tinggi, atau amarah memuncak. Duduk iftirasy dengan tumit 

menekan otot-otot dan saraf pangkal paha dapat mengobati penyakit saraf pangkal paha 

yang terasa sakit, nyeri, hingga tidak dapat berjalan. Duduk iftirasy ini juga dapat 

mengobati penyakit ‘bawasier’ dengan memperlancar aliran darah ke arah jantung. Duduk 

tawarruk di akhir shalat berdampak pada pemijitan beberapa anggota kelamin yang 

penting. Sehingga duduk tawarruk ini bagi laki-laki dapat mengobati impotensi, penyakit 

kelenjar prostat, dan pegal linu. Bagi perempuan posisi ini dapat mengatasi masalah haid 

dan frigiditas seksual (dingin dalam seks)22  

Contoh lain, iman yang sering dipahami sebagai pembenaran di dalam hati, 

diucapkan dengan lisan serta diamalkan dengan seluruh anggota tubuh bisa dibuktikan 

kebermanfaatannya untuk kesehatan tubuh dengan saintifikasi Islam. Seorang dokter 

Mohammad Ali Toha Assegaf meyakinkan secara ilmiah bahwa iman kuat akan 

berdampak pada tuntunan hidup, pengendalian diri, harapan hidup, dan ketenangan jiwa 

yang membuat orang mukmin tidak akan melakukan bunuh diri jika menghadapi jalan 

buntu. Iman dapat menjauhkan diri dari sifat galau, putus asa, dan ketidak mampuan 

mengendalikan diri. Seperti ilmuwan Barat yang meyakini adanya kekuatan pikiran (Mind 

Power) sebagai kekuatan yang bisa menjadi magnet yang dapat menggerakkan pada hal-

hal positif maupun negatif pada diri seseorang. Dzikir mengingat Allah secara terus 

menerus akan meningkatkan iman dan ketenangan jiwa. Secara ilmiah mengingat Allah 

terus menerus menyebabkan otak manusia akan memancarkan gelombang theta. 

Gelombang ini akan menimbulkan rasa tenang dan kebahagiaan mendalam, yang tidak 

dapat digambarkan dengan kata-kata. Ketenangan mengakibatkan perbaikan regulasi 

hormonal, sedangkan regulasi hormonal yang baik akan meningkatkan kesehatan tubuh. 

 
20 Mohammad Sholeh, Terapi Sholat Tahajud: Menyembuhkan Berbagai Penyakit (Jakarta: Penerbit 

Hikmah, 2006), 55. 
21 Mohammad Sholeh, Bertobat Sambil Berobat: Rahasia Ibadah untuk Mencegah dan Menyembuhkan 

Berbagai Penyakit, Cetakan 1 (Jakarta: Penerbit Hikmah, 2008), 110. 
22 Sulaiman Al-Kumayi, Shalat Penyembahan & Penyembuhan (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2007), 110, 

130-132. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

103 
 

Pakar Smart Healing ini juga menasehatkan bahwa kecintaan kita kepada Rasulullah Saw, 

keluarganya, dan orang-orang shaleh akan menginspirasi jalan hidup yang lebih tenang.23 

Inilah penerapan Saintifikasi Islam di zaman modern. 

 

C. Klasifikasi Model Integrasi Nilai Islam Dan Sains 

Beberapa contoh implementasi integrasi nilai Islam dan sains yang dilakukan oleh 

para ulama dan ilmuwan di dunia Islam dapat diklasifikasikan menjadi empat model. Yaitu; 

1) Saintifikasi Islam, 2) Islamisasi Sains, 3) Pembudayaan temuan Sains Islam berbasis 

wahyu, dan 4) Penggabungan antara beberapa model integrasi. Penggabungan ini terjadi 

karena fakta beberapa akademisi dan ilmuwan telah menggabungkan dua atau tiga model 

dalam proses penelitian dan penemuan sains baru. 

Saintifikasi Islam adalah proses integrasi dengan “mengilmiahkan” ajaran Islam yang 

bersumber dari al-Qur’an dan Hadits. Maksud ilmiah di sini adalah memenuhi syarat dan 

kaidah sains yang disepakati oleh para ulama dan ilmuwan muslim secara rasional dan 

empiris. Farida memaknai saintifikasi Islam dengan upaya mencari dasar sains pada suatu 

pernyataan atau ajaran yang dianggap benar dalam al-Qur’an dan Hadits, tentang hal yang 

harus dipercaya atau suatu amal ibadah yang harus dilakukan.24 Model ini juga dapat 

diartikan sebagai usaha pembuktian kesesuaian beberapa isi kandungan dari al-Qur’an dan 

Hadits dengan hasil temuan sains modern oleh ilmuan Barat maupun Timur. Hal ini 

dilakukan agar Islam tidak terlihat ‘kolot’ dan tidak terkesan ketinggalan zaman di mata 

manusia modern. Sekaligus membuktikan bahwa Islam itu selalu sesuai dengan kondisi 

zaman dan tempat, ruang dan waktu. 

Sementara pembudayaan temuan Sains Islam berbasis wahyu dimaksudkan agar umat 

Islam terbiasa melakukan penelitian, mengobservasi, menganalisis, menyimpulkan, hingga 

menemukan suatu sains baru berbasis wahyu untuk kemaslahatan umat. Hal ini 

sebagaimana dilakukan oleh para ilmuwan muslim terdahulu seperti Al-Jazairi yang 

memperkenalkan jam gajah sebagai karya robotik pertama di dunia, Al-Zahrawi yang 

menemukan metode bedah modern di zamannya, atau Al Khawarizmi menemukan angka 

nol dan memudahkan konsep Aljabar di bidang Matematika. Model integrasi ini menjadi 

solusi sains alternatif muncul kembali sekitar tahun 1970-an. Hal ini karena sains Barat 

dinilai destruktif merusak lingkungan, eksploitatif menggunakan segala cara dan sarana 

apapun hanya untuk keuntungan materi tanpa melihat dampaknya ke belakang ataupun ke 

depan, bebas nilai, dan terkesan bersifat subyektif bergantung pada nilai sosial, kultural, 

 
23 Mohammad Ali Toha Assegaf, Sehat Ala Nabi, Cetakan 2 (Jakarta: Penerbit Noura Books, 2015), 2-8. 
24 Anik Farida, “Islamisasi Sains ...”, 41 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

104 
 

dan historis masyarakat yang dengannya sains Barat dihasilkan dan didistribusikan.25 Sains 

Islam dimaknai sebagai sains yang menurut asal usul, sumber, dan perkembangannya 

murni dari ajaran Islam dan pemikiran tokoh-tokohnya. Sebagaimana penjelasan Maurice 

Bucaile dalam buku The Bibble, The Holy Qur’an and Science bahwa al-Qur’an secara 

tepat mengantisipasi semua penemuan ilmu, sementara Bible tidak demikian.26 

Seiring berjalannya waktu, para pakar pendidikan, peneliti, akademisi di Perguruan 

Tinggi sering menggunakan gabungan dari beberapa model integrasi tersebut. Hal ini 

dilakukan untuk memudahkan umat Islam dalam integrasi melalui spesialisasi bidang 

keilmuan masing-masing dan menjauhkan diri dari dikotomi antara agama Islam dan Sains. 

 

Kesimpulan 

Dari pembahasan dapat disimpulkan bahwa integrasi nilai Islam dan sains itu sangat 

penting dan menjadi kebutuhan di zaman modern. Integrasi dilakukan untuk menghadapi 

perang pemikiran dari hegemoni Barat yang sekuler-liberal, materialistik, dan ateis, serta 

membentengi diri dari propaganda intelektual muslim westernized, sekaligus memperbaiki sikap 

ulama konservatif-literal yang menolak modernitas. Terdapat empat model integrasi nilai Islam 

dan sains, yaitu Saintifikasi Islam, Islamisasi Sains, Pembudayaan temuan Sains Islam berbasis 

wahyu, dan penggabungan antara beberapa model integrasi tersebut. 

Implementasi Saintifikasi Islam didominasi oleh akademisi yang kuat di ajaran agama 

lebih dahulu, lalu memperkokohnya dengan bukti penelitian ilmiah. Islamisasi Sains didominasi 

oleh akademisi yang kuat di bidang sains, lalu memperkuat dengan landasar dari al-Qur’an, 

Hadits, dan pemikiran ulama muslim. Pembudayaan temuan Sains Islam dilakukan oleh para 

ilmuwan yang expert dalam ilmu agama dan sains secara ontologis, metodologis, dan aksiologis, 

serta bangga dengan identitas Islam. Sementara gabungan dua dan beberapa model integrasi 

didominasi oleh lembaga-lembaga pendidikan dan para akademisi di Perguruan Tinggi yang 

mengutamakan tujuan untuk membuktikan bahwa Allah menciptakan segala sesuatu itu pasti 

ada kemaslahatan bagi alam semesta dan menyadarkan manusia untuk menjauhi kemudharatan, 

hingga kembali kepada ajaran Islam yang kaffah. 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 
25 Munawwar Ahmad Anees dan Merryl Wyn Davies, “Sains Islam: ...”, 72-73. 
26 John L. Esposito (ed). Ensiklopedi Oxford: Dunia Islam Modern. Terj. Eva YN dkk. Jilid V, (Bandung: 

Mizan, 2001), 102-103. 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

105 
 

Agus Purwanto, Nalar Ayat-Ayat Semesta: Menjadikan Al-Qur’an sebagai Basis Konstruksi Ilmu 

Pengetahuan, (Bandung: PT Mizan Pustaka, 2015), 160. 

Anik Farida, “Islamisasi Sains ...”, 41 

Anwar Sanusi, Metodologi Penelitian Bisnis, (Jakarta: Salemba Empat, 2016), 13-32 

Aziz Ahmad, Islamic Modernism in India and Pakistan 1857-1964, (London: Oxfort University 

Press, 1967), 78. 

Ehsan Masood, Science and Islam; A History, (London: Icon Books, 2009), 201. 

Fadlih Rifenta, “Konsep Pemikiran Mehdi Gholsani terhadap Sains Islam dan Modern”, Jurnal 

Kalimah Volume 17, Nomor 2, (Ponorogo: Fakultas Ushuluddin Universitas 

Darussalam, 2019), 1. 

Hadits; Shahih Al-Bukhori, nomor 3197, Terj. Masyhar dan Muhammad Suhadi, Cet 1 (Jakarta: 

Almahira, 2011), 130. 

Ian G. Barbour, When Science Meets Religion: Enemies, Strengers, or Patners?, (San Fransisco: 

Harper San Fransisco, 2000), 17-27, 40-42. 

Ian G. Barbour, When Science..., 27-28. 

John L. Esposito (ed). Ensiklopedi Oxford: Dunia Islam Modern. Terj. Eva YN dkk. Jilid V, 

(Bandung: Mizan, 2001), 102-103. 

Maryam Jameelah (Bandung: Mizan, 1996), 60-65. 

Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, (Lahore: Institute of 

Islamic Culture, 1996), 73. 

Mohammad Sholeh, Terapi Sholat Tahajud: Menyembuhkan Berbagai Penyakit (Jakarta: Penerbit 

Hikmah, 2006), 55. 

Mohammad Sholeh, Bertobat Sambil Berobat: Rahasia Ibadah untuk Mencegah dan 

Menyembuhkan Berbagai Penyakit, Cetakan 1 (Jakarta: Penerbit Hikmah, 2008), 110. 

Mohammad Ali Toha Assegaf, Sehat Ala Nabi, Cetakan 2 (Jakarta: Penerbit Noura Books, 2015), 

2-8. 

Munawwar Ahmad Anees dan Merryl Wyn Davies, “Sains Islam: ...”, 72-73. 

Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta: Rake Sarasin, 1998), 49. 

Syamsuddin Arif, “Sains di Dunia Islam: Fakta Historis-Sosiologis”, Researchgate. net yang 

diunggah pada tanggal 23 April 2017 dan diunduh tanggal 09 Februari 2020 di Alamat 

hatps://www.researchgate.net/publication/316408878, 83. 

Sulaiman Al-Kumayi, Shalat Penyembahan & Penyembuhan (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2007), 

110, 130-132. 

 



BAITUL HIKMAH 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam  

              Vol. 1, No. 01, Januari 2025, hlm. 94-106 

Devi Nur Faizah 

 

106 
 

Tim Perumus, Kamus Besar Bahasa Indonesia (online)avalible, diunduh pada tanggal 07 Februari 

2020 di https://kbbi.web.id/interaksi 

Tim Perumus, Kamus Besar ... di https://kbbi.web.id/interkoneksi 

Tim CTSD UIN Sunan Kalijaga, Sukses Di Perguruan Tinggi: Sosialisasi Pembelajaran di 

Perguruan Tinggi bagi Mahasiswa Baru UIN Suanan Kalijaga, (Yogyakarta: Syuka Press, 

2015), 12-19. 

Tim Perumus, Kamus Besar... https://kbbi.web.id/integrasi 

Teori Hay’ah adalah teori yang mempelajari keadaan-keadaan benda langit. Muzaffar Iqbal, 

Science and Islam, (New York: Greenword Press, 2007), 10. 

Thaha Husein, Mustaqbal al-Tsaqāfah fi Mishr, (Beirut: Dār al-Kitāb al-Lubnāni, 1973), 50. 

Ulil Abshar-Abdalla, “Menjadi Muslim Dengan Perspektif Liberal” dalam website IslamLib yang 

diunggah pada tanggal 25 Agustus 2008 dan diunduh pada tanggal 06 Februari 2020 dari 

http://islamlib.com/ gagasan/islam-liberal/menjadi-muslim-denganperspektif-liberal/, 

1-5. 

 


